Le capitalisme est-il immoral ?

Nous vivons décidément dans une drdle d’époque, voire dans une é{)oque désespérante
marquée par ce que le philosophe C. Godin a appelé « la démoralisation »". Non au sens étroit
et banal ou nous n’aurions plus « le moral » (encore que...), mais au sens plus profond d’une
perte progressive des normes morales en politique, ces normes qui nous permettraient a la fois
de critiquer notre société actuelle dans ce qu’elle a de détestable et de concevoir un futur tout
autre ou I’humain serait au centre de la vie collective. Une preuve tangible nous en est donnée
par la démarche méme de notre président de la république, E. Macron, telle qu’elle s’exprime
non seulement dans ses actes, mais dans son livre-programme Révolution qui mérite une
bréve analyse critique?. Ce livre est & la fois rhétorique et vide, tout en étant rempli de
contradictions (le célébre « et en méme temps ») comme celle qui consiste a tenir un discours
incantatoire sur 1’égalité individuelle des chances, qu’il veut promouvoir sans toucher un seul
instant aux inégalités sociales, voire en les renforgant, alors que c’est leur existence qui,
précisément, empéche 1’égalité des chances ! Mais surtout, il témoigne spectaculairement de
cette démoralisation, de cette perte du sens moral qui affecte la plupart de nos hommes
politiques. Pas un mot sur les tares du capitalisme en tant que tel et, plus précisément, pas de
place véritable faite dans son projet a la notion de justice sociale qui constitue 1’application en
politique de la morale. Et si la notion apparait parfois (il faut le reconnaitre), c’est
subordonnée a celle d’efficacité comme si celle-ci devait assurer celle-la. Or, d’une part ce
sont deux expressions qui sont hétérogeénes, n’appartiennent pas au méme régime sémantique
— on ne voit donc pas comment [’efficacit¢é dans la production pourrait entrainer
mécaniquement la justice dans la distribution des richesses produites ou dans les conditions de
travail —, mais d’autre part tout le monde sait et peut constater que le souci aveugle de
I’efficacité débouche sur de I’injustice flagrante : délocaliser pour étre plus productif et plus
rentable crée tout simplement du chémage et de la pauvreté dans notre pays ! Bref, aucun
souci moral profond, authentique, de la conditions faite aux hommes par le capitalisme
(exploitation, culture du résultat, pauvreté, cadences de travail, fatigue, etc.) n’est présent
chez lui... et il confie a la seule initiative des individus, censés étre libres, d’améliorer leur
sort, ce qui releve a la fois d’une démagogie insupportable et d’un cynisme rare. Cela se
traduit par une adhésion franche et sans remords au libéralisme économique, sans le moindre
recul critique sur lui. Or cette absence de recul critique — qu’on retrouve chez la majorité des
hommes politiques qui se sont dits « socialistes » alors qu’ils ne le sont plus — a été théorisée
d’une maniére étonnante par un philosophe médiatiquement connu, A. Comte-Sponville, dans
un ouvrage dont je vais déconstruire I’argumentation avec précision parce que, en un sens,
elle le mérite : ’ouvrage porte au concept cet amoralisme politique envahissant dont je viens
de parler.

L’amoralité du capitalisme selon Comte-Sponville

L’ouvrage s’intitule curieusement Le capitalisme est-il moral ?°, je dis curieusement car on
s’attendrait plutot a la question inverse : Le capitalisme est-il immoral ? Passons. Disons-le
tout de suite, Comte-Sponville va tenter de démontrer que 1’on n’a pas a juger le capitalisme
sur le plan moral. Pour ce faire il recourt habilement a la théorie des trois ordres de Pascal — le
corps, I’esprit, la charité — qui sont a la fois hétérogenes et hiérarchisés de telle sorte que,

! Voir La démoralisation. La morale et la crise, Champ Vallon.

2 Pour plus de détails, voir mon pamphlet Qu'il faut hair le capitalisme, Bréve déconstruction de I’idéologie
néolibérale, H8O, 2018. \

¥ paru chez Albin Michel, 2004. Une 2°™ édition est parue (2009), avec une post-face ot il a le mérite d’entamer
un débat avec M. Conche, L. Seve et moi-méme, qui sommes tous opposés a sa position.



ultimement, la charité doit commander aux deux précédents. Il en opere alors une
transposition en quatre ordres concernant cette fois-ci la société, sous la forme suivante, qui
est aussi une hiérarchie : I’ordre technico-scientifique, I’ordre politico-juridique, 1’ordre moral
et I’ordre éthique, qui est celui de I’amour. On pourrait ajouter un cinqui¢me, 1’ordre supréme
de la transcendance divine qui dominerait tout, mais il I’exclut en raison de son athéisme. Il
situe alors 1’économie dans [’ordre technico-scientifique, au plus bas, donc. Celle-ci est régie
par des lois propres, dont la production des richesses et la recherche du profit sont le moteur
aveugle, elle a donc son autonomie... et il n’imagine aucune alternative a ce systéme de
production. Mais comme il n’est pas insensible aux méfaits humains qu’il entraine, il fait
intervenir la politique et le droit pour le réguler de I’extérieur ou, si I’on préfére, le corriger,
mais a la marge. Au nom de quoi, alors ? Au nom de normes fournies par la morale (troisiéme
ordre), qui va par conséquent, via 1’ordre précédent, « améliorer » I’ordre économique initial
dans la limite que nous avons indiquée précédemment. Quant a 1’ordre éthique, qui est celui
de I’amour, il est laissé a I’initiative arbitraire des individus, ce qui veut dire que I’on ne doit
pas en attendre grand chose pour rendre le capitalisme plus « aimable » !

La rhétorique de cette transposition est plutét brillante et elle plait aux auditoires auxquels il
s’adresse trés fréquemment, les milieux de 1’industrie et du commerce : elle ne leur demande
pas beaucoup d’efforts ou de sacrifices dans I’ordre de la justice économique et sociale ! C’est
donc la timidité de ses intentions de « réforme » du capitalisme (il en a tout de méme) qui est
choquante, quand on a conscience de ses défauts humains structurels sur lesquels je
reviendrai. Mais surtout, il y a plus grave intellectuellement : c¢’est 1’erreur théorique majeure
qu’il commet dans la définition qu’il donne de 1’économie et qui va entrainer les dérives de
son discours « politique » a son égard. En effet, il la place dans /’ordre technico-scientifique
et il n’y voit que des processus mécaniques ayant leurs lois de développement internes
auxquels il faut se soumettre : performances techniques, productivité, rentabilité, concurrence,
mécanismes du marché. C‘est dire qu’il réifie ’activité économique, avec la conséquence
normative suivante : de méme qu’on ne juge pas moralement un résultat scientifique en lui-
méme — seule sa vérité éventuelle importe —, de méme qu’on ne juge pas non plus moralement
une technique — seule son efficacité devant étre prise en compte —, eh bien on n’a pas a juger
moralement 1’économie, en 1’occurrence 1’économie capitaliste. Elle est, dit-il, ni morale ni
immorale, mais amorale, hors de la sphere de la morale et de ses jugements, et cela, insiste-t-
il, « totalement, radicalement definitivement ». J’ajoute tout de suite que cette vision amorale
du capitalisme avait déja été professée par le théoricien libéral Hayek, aux Etats-Unis, en
particulier dans Droit, législation et liberté*. Pour lui, on ne saurait juger moralement un
systeme économique et, plus largement, une société, car elle n’est voulue par aucun sujet et on
ne peut donc la déclarer injuste. Seul un individu, qui agit consciemment et est responsable de
ses actes, peut étre déclaré injuste (ou juste) dans sa conduite. On retrouve donc cette idée
chez Comte-Sponville (sans qu’il adhére comme le précédent a un néo-libéralisme dur) et ce
d’une manicre curieuse puisqu’il fait appel a une idée énoncée par Althusser alors que,
politiquement, il en est trés éloigné. Celui-ci a en effet soutenu que I’histoire « est un proces
sans Sujet ni Fin(s) », en refusant donc I’idée que I’Homme la fait — sous-entendu : librement
et consciemment — et il ajoute méme que les hommes (avec une minuscule et au pluriel) ne
sont pas non plus des « sujets de » cette histoire®. Dés lors, Comte-Sponville peut s’autoriser
de cette déclaration, juste dans sa premiére partie, en la transposant la aussi, pour affirmer
que cela n’a pas de sens de condamner le fonctionnement de 1’économie (capitaliste) car il n’a
pas de « sujet ». Et I’on voit tout de suite le profit, symbolique ici, que les capitalistes peuvent
tirer de cette vue théorique : elle les innocente de ce qu’ils font, plus, elle leur donne bonne

4
PUF, 3t.

® Voir Réponse & John Lewis, Maspero. C’est la thése d’un « anti-humanisme théorique » qui a contribué a sa

célébrité.



conscience a travers une grille de lecture de leur action qui la valorise ! N’est-ce pas eux qui
enrichissent la société... méme si la richesse est trés mal distribuée ?°

Ou est alors I’erreur ? Elle a été magnifiquement indiquée par ce génie singulier qu’est Marx,
sous la forme d’une anticipation (Si je puis dire) involontaire de 1’erreur de Comte-Sponville
et de bien d’autres, lorsqu’il affirme tout simplement : « L’économie politique n’est pas la
technologie »”. En effet, I’économie ne se résume pas a des processus techniques qui,
effectivement, sont soustraits en eux-mémes au jugement moral ; elle est faite de pratiques
humaines qui engagent des rapports avec les autres, donc de relations interhumaines ou
certains hommes sont en liaison avec d’autres hommes, se comportent d’une certaine manicre
a leur égard, non seulement sous la forme de la coopération, mais aussi sous celle de la
subordination et de 1’exploitation — que Comte-Sponville ne mentionne guere — avec les
conséquences concrétes et souvent inhumaines que cela présente pour leur vie au travail® et
hors du travail. Or, dés lors que nous avons affaire a des pratiques et a des rapports
interhumains, nous sommes face a un champ qui est celui-la méme de la morale et qui tombe
sous le coup de ses valeurs et de ses jugements. L’économie, donc, n’est pas hors morale.
Mais alors, comment juger I’économie capitaliste, donc le capitalisme lui-méme, et sur
quelles bases normatives précises ?

L’immoralité du capitalisme
Une difficulté

On pourrait d’abord m’objecter une difficulté due au matérialisme de Marx, dont je me
réclame globalement, et liée spécialement a son rapport a la morale dans le cadre de sa
conception matérialiste de I’histoire et de la société. Apreés une période de jeunesse ou il
faisait une place importante & la morale®, son approche matérialiste élaborée dans L idéologie
allemande et prolongée en suite dans Le Capital I’ameéne a la refuser a la fois théoriquement,
dans la réflexion qu’il a sur elle, et pratiquement, dans la politique concréte. Il congoit en effet
I’histoire comme un processus matériel dans lequel les hommes sont pris (tout en le
produisant) : c’est le développement des forces productives et des rapports de production qui
le détermine, comme il détermine la superstructure politique, juridique et idéologique, avec
ses changements. Sur cette base fondamentale, il nous propose une conception de 1’histoire
qu’on peut dire, méme si c’est avec prudence, déterministe, voire fataliste, sinon méme
finaliste ou téléologique dans laquelle 1’évolution du mode de production capitaliste, avec ses
multiples contradictions, est censée nous amener au communisme'®. Dans ce processus,
matériel encore une fois, sont en jeu des causes économiques et sociales, ainsi que les intéréts
de classe, la conscience est seconde et, surtout, aucune place n’est faite vraiment a la
conscience morale et a I’idéal, considérés comme des facteurs d’illusion inefficaces. C’est
ainsi qu’il définit le communisme a venir de la maniére suivante : « Le communisme n’est
pour nous ni un état qui doit étre créé, ni un idéal sur lequel la réalité devra se régler. Nous

® Je précise tout de suite ; il y a bien des « sujets du » capitalisme. Les capitalistes sont trés actifs et conscients de
ce qu’ils font, ils s’organisent et, en particulier, chaque année ils se rencontrent a Davos pour mettre au point leur
stratégie mondiale de consolidation ou d’expansion de ce capitalisme, dans la ligne idéologique directe de
Hayek... qui aura nourri, par exemple la politique réactionnaire de Thatcher en Angleterre !

" Contribution a la critique de I'économie politique, Editions sociales, p. 151 — souligné par moi.

8 C’est ce que Marx appelle la « subordination réelle » des travailleurs au Capital, au-dela de leur seule
exploitation économique.

% I’y reviendrai.

10 Cette conception est malheureusement présente dans les passages de son ceuvre influencées par Hegel et sa
dialectique téléologique.



appelons communisme le mouvement réel qui abolit I’état actuel. »* Etonnante définition
dans laquelle nous n’avons affaire qu’a des faits et a leur succession, d’ou toute normativité
est évacuée et qui exclut par conséquent la notion d’idéal, en 1’occurrence celle d’idéal moral
pour qualifier le communisme. On comprend alors qu’il s‘en prenne théoriqguement a la
morale en elle-méme, accusée d’étre « I’impuissance mise en action »2 et qu’il refuse de faire
appel a des motivations morales généreuses pour susciter 1’adhésion a ce projet de société
révolutionnaire : I’intérét matériel y suffit dans le cadre d’un processus historique en quelque
sorte mécanique et quasi automatique. D’ailleurs il va le préciser explicitement : « Les
communistes ne préchent (...) pas de morale du tout » et ils en arrivent méme a valoriser
I« égoisme » qui peut étre « une forme nécessaire de 1’affirmation de soi », donc un moteur
de I’action politique en faveur d’une tout autre société™®, Enfin, trois choses justifient selon
lui ce refus : la morale n’est que « I’intérét bien compris »™*, elle varie selon les époques et les
classes sociales, elle reléve donc de 1’idéologie et de ses illusions propres et elle n’a pas cette
universalité qu’elle prétend avoir ; enfin, sa dimension d’obligation est elle aussi illusoire
dans le cadre du matérialisme philosophique : I’homme ne posseéde point cette liberté
métaphysique que 1’obligation interpelle et qu’elle suppose donc.

On voit par conséquent que parler de I’immoralité du capitalisme, qui est un systeme objectif
global, produit par I’histoire, et la dénoncer semble relever de la gageure, voire de
I’impossibilité théorique. Or je voudrais montrer, vigoureusement autant que rigoureusement,
que ce n’est pas le cas.

Solution de la difficulté : on peut et doit dire que le capitalisme est immoral

Il y a un tout autre aspect de 1I’ceuvre de Marx qui est souvent méconnu et donc guére théorisé
et il faut ’admettre, méme si Marx le récuse dans la réflexion qu’il opére sur ce point
important. D’abord, il convient d’étre attentif a son vocabulaire quand il parle du capitalisme,
y compris quand son analyse ambitionne, a juste titre, d’étre scientifique et donc positive,
neutre sur le plan axiologique, décrivant la réalité, I’expliquant, prévoyant son devenir grace
aux lois qu’il a découvertes. Ce vocabulaire est aussi incontestablement normatif parce que
critique : il ne cesse de dénoncer les inégalités de classes, I’injustice qu’elles présentent, les
conditions de travail faites aux prolétaires, leurs conséquences négatives sur leur vie hors du
travail, leur aliénation aussi au sens ou leur situation les empéche d’actualiser toutes leurs
potentialités vitales (capacité et besoins)™®. A quoi on ajoutera une tout aussi incontestable
dénonciation du malheur des dominés, pour toutes les raisons que je viens d’indiquer, de la
souffrance, donc, qui leur est imposée™®. Or, il faut se rende a 1’évidence : on ne peut dénoncer
quoi que ce soit et donc le critiquer sans supposer des valeurs ; sans valeurs, sans référence a
un bien ou un bon pour ’homme, différent de ce qu’il connait au présent, point de critique
possible. Et ces valeurs ont clairement un caractére moral, comme on va le voir : soit en elles-
mémes, soit par la visée d’universalité qui les accompagnent. Et je précise tout de suite, avant
d’en faire la démonstration, que si une critique morale de la société, et spécialement de son
économie, est justement possible ou concevable, c’est que, comme nous 1’a suggéré Marx lui-

ny idéologie allemande, Editions sociales, p. 64.

12 | a sainte famille, in Marx, Oeuvres, 111, La Pléiade, P. 651.

B [idéologie allemande, op. cité, p. 279-280.

L a Sainte famille, in Karl Marx, GEuvres, |11, La Pléiade, p. 571.

15 Voir mes analyses sur cette idée importante anthropologiquement dans mon livre Les chemins difficiles de
[’émancipation, Kimé, 2017. Marx avait décrit cette aliénation dans les Manuscrits de 1844 et les analyses
concrétes du Capital la refletent comme elles reflétent le malheur ouvrier.

'® Je me permets d’indiquer que ce malheur n’a pas disparu aujourd’hui, loin de 14, surtout depuis la fin du
systéme soviétique. On peut méme dire que la souffrance au travail s’est accrue dans la derniére période, au
point de percer le mur du silence des médias..



méme a I’encontre d’une conception disons « machinique » de 1’économie, celle-Ci ne se
réduit pas a la technologie, elle est faite de pratiques interhumaines (voir plus haut) et que la
morale s’applique justement aux rapports interhumains: non seulement aux rapports
interindividuels auxquels on voudrait réduire son champ, mais tout autant, sinon plus, aux
rapports sociaux dans toute leur épaisseur historique et concréte, qui pése sur 1’existence
sociale effective des étres humains. Qui peut nier que le travail et les rapports de travail
occupent une place importance dans une vie humaine ? C’est donc Marx lui-méme, dans son
ceuvre de théoricien, qui nous rend concevable, méme si c’est a son insu, le fait que 1’on peut
juger moralement un systeme économique et la société qu’il fagonne... comme, bien entendu,
on peut valoriser sur ce plan le projet politique d’une autre société qu’on peut lui opposer. Il
rejoint ainsi, sans le savoir ou le dire, le magnifique propos de Rousseau affirmant dans
L’Emile, que « ceux qui voudront séparer la morale et la politique, n’entendront rien ni a 1’une
ni a autre » ! La critique politique extrémement sévere que le penseur allemand fait du
capitalisme n’a donc pas seulement une base de type scientifique, visant les contradictions ou
les dysfonctionnements économiques de ce systéme ; elle est tout autant de nature morale,
quoi qu’il en ait dit. Encore faut-il le montrer plus précisément a 1’aide de I’exemple central
fourni par sa critique qu’il fait de 1I’exploitation, avec tous ses effets en chaine.

Je partirai préalablement de 1’idée de la morale que I’on trouve chez Kant, qui me parait
imparable et définitive’’. En résumant on dira qu’une forme de vie est morale si on peut
I’universaliser, si elle respecte la personne des autres étres humains et ne les instrumentalise
pas en vue de son seul intérét et, enfin, si elle respecte leur autonomie, chacun pouvant la faire
sienne. Or ’exploitation contredit frontalement ces trois critéres normatifs : tout le monde ne
peut étre, par définition, exploiteur, I’exploitation séparant les exploiteurs et les exploités du
fait de la propriété privée capitaliste™ ; 1’exploiteur réduit I’exploité au statut de moyen ou
d’instrument de production de son profit personnel, sans le considérer comme une fin en lui-
méme'® ; enfin ’ouvrier exploité est en situation d’hétéronomie : il est soumis, contraint de
travailler pour vivre... et refuserait sa situation s’il le pouvait ! L’exploitation, qui est a la
base du capitalisme, accumule donc tous les défauts humains qui nous obligent a dire qu’elle
est immorale, bafouant I’humain, et son immoralité est objective, structurelle... méme si, bien
entendu, elle n’accuse pas forcément le ou les capitalistes d’une immoralité subjective
fonciere?®. Or le procés moral que je viens de faire a I’exploitation peut facilement étre étendu
a bien d’autres aspects du capitalisme que celui-ci induit directement. Ainsi, I’on pourrait
montrer facilement que le capitalisme ne satisfait pas les intéréts de tous (critere de
I’Universel) ni n’assure le bonheur de tous (méme chose), etc.

Conclusion

On aura compris qu’on se saurait réduire 1’approche marxienne de la réalité capitaliste a celle
d’un savant ou d’un technicien de 1I’économie et accepter le point de vue dénué de fondement
de ceux qui ne veulent pas juger moralement le capitalisme. C’est aussi celle d’un moraliste,
au sens profond de ce terme qui ne sépare pas la morale de son incarnation sociale et donc
politique, qui exige qu’on dénonce ce qui la bafoue et nous fait exiger cet idéal

Y \oir les Fondements de la métaphysique de maeurs, 1 et 2°™ sections. Cette idée est tirée de la « conscience
commune », Kant se contentant de la conceptualiser.

8 Autre formulation : pour qu’il y ait des exploiteurs, il faut qu’il ait des exploités ! Et un capitalisme
« populaire » n’a pas de sens !

9'Voir la théorie du salaire et le mécanisme de la plus-value. Je ne peux développer.

2 \oir ce que dit Marx, dans la préface du Capital, des catégories critiques qu’il emploie dans son analyse. :
« le capitaliste et propriétaire foncier » n’y sont pas peints « en rose ».. Mais il signale qu’il ne vise pas les
« personnes », c’est-a-dire les individus qui ne sont que les supports de fonctions économiques que le systéme

leur impose.



indissolublement moral et politique qu’est le communisme. Une déclaration assez
extraordinaire, que I’on trouve dans un écrit de jeunesse, nous en apporte la preuve éclatante
Apres avoir critiqué assez longuement le rdle aliénant de la religion, il conclut en affirmant
que cette critique débouche sur « I’'impératif catégorique de renverser les rapports sociaux qui
font de I’homme un étre humilié, asservi, abandonné, méprisable » ?! et j’ajoute « aliéné ».
Tout est dit, 1a, dans un langage spécifiquement moral, lequel traduit une inspiration elle-
méme morale qui anime toute son ceuvre et son action politique.

Yvon Quiniou. Derniers ouvrages parus: Les chemins
difficiles de I’émancipation, Kimé, 2017 et Qu’il faut hair le capitalisme, H§O, 2018.

2! Critique de la philosophie du droit de Hegel, in Karl Marx et Engels, Sur la religion, Editions sociales, p. 50.
Souligné par lui. La notion morale d’« impératif catégorique » est directement tirée de Kant.



