Marx et la justice sociale

Fabien Tarrit
Université de Reims Champagne-Ardennes

Résumé : La présente contribution, de nature théorique et conceptuelle, se situe a la frontiére entre
économie et philosophie politique, et vise a s’inscrire dans le débat sur I'interrogation du rapport de
la théorie marxiste aux problématiques en termes de justice sociale. La discussion sur Marx et la
justice a largement imprégné la philosophie analytique au cours des années 1980 (Geras, Wood,
Cohen...), elle a par la suite été réévaluée (Kamolnick, Sobel...). Elle met en évidence ce qui peut étre
percu comme un paradoxe, ou du moins une incertitude, dans l'attitude de Marx envers les
guestions normatives, a savoir celles questions liées a I'élaboration de « recettes pour les marmites
de I'avenir ». Nous nous demanderons ainsi quel est le statut de la condamnation du capitalisme par
Marx. Dans le mode de production capitaliste, alors que les échanges sont égaux dans la sphere de la
circulation, I'obligation au surtravail génere un rapport d’exploitation dans la sphére de la
production. Aussi, au-dela d’'une conception de la justice que I'on peut qualifier de relativiste, Marx
est attaché a des critéres indépendants et transcendants de justice (liberté, épanouissement...). De la
sorte, il est difficile de nier que traiter I'exploitation comme un vol revient a considérer a la fois
I"appropriation de plus-value et les droits de propriété capitalistes comme éthiquement
condamnables. Aussi, le critere de justice que souhaite Marx pour une société supérieure, a savoir le
communisme, intégrera a la fois des criteres de distribution plus acceptables associés a une liberté
réelle, et non formelle. A cet égard, en nous appuyant sur de nombreuses contributions quant a la
place de la justice dans la théorie de Marx nous proposerons plusieurs interprétations possibles de la
justice dans un cadre marxien.

Il est possible de proposer une interprétation anti-normativiste de Marx, au sens ou sa critique du
capitalisme ne reléve pas de la justice sociale. La conscience comme processus de vie réel est
condition par le développement des forces productives et leur relation avec les rapports de
production, si bien qu’une analyse partant de considérations en termes de justice reléve de la raison
pure. Ainsi, le travailleur, au sens générique, étant rémunéré a la valeur de sa force de travail, le
rapport qu’il entretient avec le capitaliste n’est pas injuste ; au contraire la distribution capitaliste est
la seule distribution juste dans ce mode de production, si bien que les questions fondamentales ne se
situent pas au niveau de la justice distributive mais au niveau de la production. Il est ainsi illusoire
d’établir des criteres de justice transhistoriques, dans la mesure ou ils ne peuvent étre que relatifs a
un mode de production spécifique. Aussi les idées sur la justice relevent de valeurs qui, en derniére
analyse, sont déterminées par linteraction entre rapports sociaux de production et forces
productives, a savoir l'infrastructure économique. En ce sens, dans cette lecture matérialiste
historique, elles relévent de la superstructure.

Reste qu’un tel rejet d’'une préoccupation en termes de justice distributive ne correspond a un rejet
de tout fondement normatif. Pour Marx la justice passe par le plein rétablissement des pouvoirs
déterminants non aliénés et de la pleine connaissance de soi du sujet collectif. Elle correspond alors a
une émancipation compléte et définitive des structures de domination, ce qui n’est pas envisageable
en agissant sur les modalités de la justice distributive et du droit. Ce n’est donc pas sur de tels
criteres que repose la condamnation éthique, si tant est qu’elle existe, par Marx du capitalisme, mais
plutét sur d’autres critéres qui relévent de la liberté, de I'épanouissement individuel, de la
communauté. C'est sous cet axe-la qu’est non seulement possible une critique du capitalisme, non
pas comme capitalisme en tant que tel mais en tant que mode de domination, mais nécessaire afin
d’éviter I’écueil économiste niant I'individualité.






« Marx pensait que le capitalisme était injuste mais il ne pensait pas qu’il le pensait »
(Geras 1985 : 70).

La présente contribution interroge le statut de la condamnation du capitalisme par Marx. Si
sa critique est d’abord économiguement fondée, comme porteur de crises, via la
contradiction entre rapports de production et forces productives, nous en questionnons ici
les composantes éthiques On trouve chez Marx peu de développements sur les principes de
justice ou méme sur la nature de la société communiste, qui est censée émerger de la
contradiction dialectique de la forme sociale capitalisme. Si nous reconnaissons que Marx
juge qu’a une certaine étape du développement de ses forces productives, le capitalisme
doit laisser place a une forme supérieure, nous proposons une réflexion sur la maniere par
laquelle c’est également pour des raisons éthiques que Marx condamne le capitalisme, a une
certaine étape de son développement. Cela implique d’interroger le rapport du marxisme, et
donc sa contribution, a la justice, et plus précisément a la justice sociale. Nous partons de la
lecture d’Aristote pour qui est juste « ce qui est susceptible de créer ou de sauvegarder, en
totalité ou en partie, le bonheur de la communauté politique » et ses parties constitutives ;
est injuste ce qui agit contre la loi. Nous ajouter que des normes de justice s’appliquent
également 3 des normes non légales. A ce titre la justice sociale est pensée comme un
probléeme posé a la société en tant qu’institution. Faire société implique I'égalisation
d’individus distincts. A ce titre, on peut percevoir un paradoxe dans I'attitude de Marx
envers les questions normatives. Alors qu’il ridiculise tout attachement a des idéaux moraux,
qu’il estime que « I’étre social détermine la conscience » (1859) il est indéniable qu’il porte
un jugement normatif critique, avec un engagement moral intense (Lukes 1985). Nous
cherchons ici a proposer une grille de lecture permettant d’apporter des éléments de
réponse a la question de savoir si I'approche de Marx contient des éléments éthiques, et
donc normatifs, ce qui revient a se demander si le marxisme peut légitimement construire
des « recettes... pour les marmites de I’avenir » (Marx 1867). Nous tachons dans un premier
temps de reconstruire des arguments en faveur d’'une absence de normativité chez Marx (1).
Cette lecture, parfois qualifiée — a tort — de traditionnelle, affirme que Marx exclut toute
préoccupation normative dans sa conception du monde. Nous verrons alors que cette
approche a été confrontée non seulement a des difficultés empiriques mais aussi que
I’'absence d’imaginaire normatif pénalise lourdement la crédibilité de la démarche marxiste.
C’est pourquoi nous verrons dans un deuxiéme temps la possibilité d’associer le marxisme a
une approche en termes de justice sociale, a la fois en vue de le renforcer en tant que
programme de recherche scientifique et en tant qu’outil de transformation du monde™ (l1).

! « Les philosophes n'ont fait qu'interpréter le monde de différentes maniéres, ce qui importe c'est de le
transformer » (11° thése de Marx sur Feuerbach).



I. Un marxisme anti-normativiste

On peut proposer une interprétation anti-normativiste de Marx, au sens ou sa critique du
capitalisme ne dépend pas de la justice sociale, dans la mesure ou la justice relevant de la
raison pure. Un anti-normativisme scientifique conduirait Marx a rejeter toute notion de
justice a priori, au sens ou les questions fondamentales ne se situent pas au niveau de la
justice distributive mais au niveau de la production. Il est possible d’affirmer que des
principes transcendantaux de justice sont trop abstraits et généraux pour s’inscrire dans une
analyse concréte de situations concrétes (I.1), et que chaque structure sociale contient ses
propres principes distributifs, ce qui peut laisser penser a une interprétation relativiste (l.2).
Nous discuterons avec Cohen les conséquences d’une telle approche sur I'imaginaire de
transformation sociale porté par le marxisme (1.3).

I.1. Une justice trop abstraite et générale

On ne peut pas nier que Marx était trés critique a I’égard de la tradition contractarienne’ a
laguelle renvoie Rousseau, Locke, Jefferson... et Rawls parmi les auteurs plus contemporains.
De toute évidence il est difficile de traduire les rapports sociaux en langage du contrat social,
i.e. en doctrine de droits naturels, sans tenir compte de sa conception dialectique du
développement social, I'individu n’étant pas pour Marx un porteur naturalisé de propriétés
morales. C’'est pourquoi une procédure d’élaboration de la justice, comme celle proposée
par John Rawls (1971), qui s’appuie sur les rapports de circulation, ne pourrait
institutionnaliser les principes du socialisme qu’aprés qu’une révolution des rapports de
production ait fait disparaitre la société capitaliste. La mise en pratique de facon rawlsienne
des principes jugés désirables par Marx et Engels repose donc sur des conditions
relativement lourdes.

Marx était réticent a l'utilisation d’individus abstraits a des fins normatives ou explicatives.
De fait, 'antagonisme de classe exprimé par la domination de la bourgeoisie permet a cette
derniére de présenter ses intéréts comme de ceux de I'ensemble de I'humanité. Aussi,
I'hypothése qu’il est impossible pour des «citoyens libres et égaux » de choisir
rationnellement le socialisme nous semble plausible. La justice et moralité sont des aspects
épiphénoménaux, structurels, illusoires et muystifiés de I'existence matérielle. Si Marx
condamnait explicitement la justice, c’est a partir d’'une analyse scientifique de I'exploitation
capitaliste, et de I'existence d’intéréts de classe ; elle est incompatible avec des principes de
justice désintéressés. Il a ainsi utilisé la philosophie sociale matérialiste des 18° et 19° siécles
contre les abstractions de l'idéalisme. Les normes juridiques sont fondamentalement
incompatibles avec I'étre générique. Le projet est de supprimer I'Etat comme pouvoir aliéné,
source d’oppression, étranger a la nature humaine. Pour Marx et Engels, chaque concept
abstrait est étudié a la lumiére de la lutte de classes, et la justice n’est autre qu’un concept
bourgeois rendu abstraitement universel.

Des étoffes légeres de la spéculation, les socialistes allemands firent un ample
vétement, brodé des fines fleurs de leur rhétorique, tout imprégné d'une
chaude rosée sentimentale, et ils en habillerent le squelette de leurs « vérités

2 ' .. . e ize s P . , .
« L'association connue jusqu'ici n'était nullement I'union volontaire (que I'on nous représente par exemple
dans Le Contrat social), mais une union nécessaire » (Marx 1845).

4



éternelles », ce qui, aupreés d'un tel public, ne fit qu'activer I'écoulement de leur
marchandise. (Marx 1848)

Il formule donc plusieurs propositions pouvant laisser penser a ce rejet de la normativité, au
sens ol elle des principes de justice ne sont pas transcendants mais dépendent uniquement
d’un mode de production déterminé.

I.2. Un phénomeéne superstructurel

Les idées sur la justice et la moralité appartiennent a la superstructure de toute formation
sociale. A ce titre, la conscience comme processus de vie réel est conditionnée par le
développement des forces productives et leur relation avec les rapports de production, si
bien qu’une analyse partant de considérations en termes de justice reléve de la sphére
immatérielle, de la raison pure. Ainsi, le travailleur, au sens générique, étant rémunéré a la
valeur de sa force de travail, le rapport qu’il entretient avec le capitaliste n’est pas injuste ;
bien au contraire la distribution capitaliste est la seule distribution juste dans ce mode de
production, si bien que les questions fondamentales ne se situent pas au niveau de la justice
distributive mais au niveau de la production. Il est ainsi illusoire d’établir des critéres de
justice transhistoriques, dans la mesure ou ils ne peuvent étre que relatifs a un mode de
production spécifique. Aussi les idées sur la justice relevent de valeurs qui, en derniéere
analyse, sont déterminées par l'interaction entre rapports sociaux de production et forces
productives, a savoir I'infrastructure économique. En ce sens, avec cette interprétation du
matérialisme historique, elles relevent de la superstructure. Pour Marx (1859) une structure
de distribution est entierement déterminée par une structure de production, et donc toute
distribution de moyens de consommation n’est qu’une résultante de la distribution des
conditions de production. Une telle position s’inscrit dans une théorie matérialiste historique
de I'idéologie, selon laquelle une conception de la moralité indépendamment des conditions
de production releve de l'illusion idéologique, et les idées dominantes sont I'expression
idéale des rapports matériels dominants.

Les catégories de I’économie bourgeoise sont des formes de l'intellect qui ont
une vérité objective, en tant qu’elles refletent des rapports sociaux réels, mais
ces rapports n’appartiennent qu’a cette époque historique déterminée, ou la
production marchande est le mode de production social. Si donc nous
envisageons d’autres formes de production, nous verrons disparaitre aussitot
tout ce mysticisme qui obscurcit les produits du travail dans la période actuelle.
(Marx 1867, tome | : 88)

La justice distributive est propre a la dynamique d’'un mode de production spécifique, si bien
gu’il est erroné de se préoccuper de la distribution plutot que de la production. Il est
possible d’affirmer que le capitalisme repose sur un certain nombre de principes tels gu’ils
sont justes par rapport a lui-méme. Ainsi la sphere d’échange, et donc le rapport salarial,
n’est pas injuste dans la mesure ou la classe capitaliste est autorisée a utiliser la force de
travail comme un droit qu’elle utilise. C'est ainsi que Marx critiquait les socialistes
s’appuyant sur des considérations de justice, au sens ou la distribution bourgeoise est la
seule distribution juste dans le mode de production capitaliste. C'est donc une erreur de
mettre I'accent sur la distribution plutot que sur la production. Plus précisément des critéres
de justice ne peuvent étre appropriés a une société qu’en vertu de leur fonction sociale



(Wood 1981 : 131-132), aucun principe de justice ne permet de jugement transhistorique, si
bien qu’il n’existe pas de critéere de justice indépendant.

On peut ainsi parler d’ancrage historique (Kamolnick 1998), au sens ou la conscience n’est
autre que le processus de vie réel conditionné par le développement des forces productives
et leur interaction avec les rapports sociaux de production. Avoir la justice comme point
d’entrée revient a partir de la sphére immatérielle, ce qui correspond a la raison pure. Au
contraire, les idées ont toutes un ancrage historique, au sens de la tradition des Lumiéres, en
particulier des prolégoménes de la sociologie que I'on devine chez Montesquieu. La
philosophie et I’histoire sont donc théorisées dans un processus, et pas comme une
tentative de construire le monde tel qu’il devrait étre. Les valeurs portées a un moment
donné dans une société dépendent des rapports sociaux existants, si bien qu’une
transformation de ces valeurs repose sur la transformation des rapports de production ;
c’est la raison pour laquelle il est nécessaire d’identifier les tendances historiques réelles.
Une rhétorique idéaliste serait alors impuissante et moralisatrice, et ce n’est qu’en
transformant les rapports de production existants que la justice peut étre mise en ceuvre, au
sens ou la moralité n’est qu’une inversion mystificatrice des rapports sociaux réels. « Le droit
ne peut jamais étre plus élevé que l'état économique de la société et que le degré de
civilisation qui y correspond » (Marx 1875).

De la sorte il est impossible de rendre I'exploitation plus juste car elle est l'injustice
constitutive du capitalisme prédateur de travail vivant. On pourrait parler de justice, de juste
répartition, si le capital était un contributeur a la création de richesses ; or seul le travail I'est
(Sobel 2008). Invoquer une justice distributive sans s’interroger sur les rapports
d’exploitation implique nécessairement une conclusion réformiste en termes de régulation,
de distribution, qui dépend d’abord de |’exploitation propre aux rapports de production
capitalistes (Buchanan 1979 : 139). Ainsi I'axe est celui d’une révolution des rapports de
production, qui implique I'abolition du systeme salarial. Sortir du capitalisme passe par la
suppression du salariat, c’est-a-dire de I’exploitation du travail vivant. Les travailleurs
seraient alors libérés de leur principale aliénation, I'exploitation dans la sphere de la
production, et ils se réapproprieraient leur force vitale.

1.3. Les difficultés posées au marxisme par un refus de I’éthique

Parce que des principes de justice transhistoriques ne sauraient étre adaptés a une
interprétation matérielle des rapports humains, parce que chaque mode de production
possede ses propres normes, notamment de distribution, la critique marxiste du capitalisme
ne saurait reposer sur des fondements normatifs. On peut affirmer comme Cohen que Marx
ne donne pas les clés pour répondre aux questions normatives. Son parcours est
emblématique de cette opposition entre ces deux champs de la connaissance. Il a clairement
choisi de substituer les théories de la justice a la théorie de Marx en tant que cadre
émancipatoire. C'est parce qu’il a jugé que le marxisme est largement discrédité, a la fois
théoriquement et empiriquement, que Cohen — et dans un méme mouvement le marxisme
analytique — s’est orienté vers la théorie normative.

Les fondements de sa relecture interrogent d’abord la structure logique de la théorie, sur
trois éléments : une décomposition, sur le mode analytique, de I'ceuvre de Marx en plusieurs
champs théoriques, une réinterprétation du matérialisme historique en tant que tel, et une
réaffirmation de son rejet de la méthode dialectique. Cohen spécifie le marxisme comme

6



plusieurs théories plutot que comme une théorie qui se développe sous plusieurs aspects,
s’inscrivant ainsi en rupture avec I’hypothése d’homogénéité du marxisme. Ainsi, pour
Cohen « le marxisme n’est pas une théorie, mais un ensemble de théories plus ou moins
reliées » (1984 : 3) : une anthropologie philosophique, une théorie de I'histoire, une théorie
économique et un projet de société future. Cela rend possible I’énoncé selon lequel « le
matérialisme historique et I'anthropologie philosophie marxiste sont indépendants » (1983 :
247) et donc que la conception marxiste de la nature humaine n’est pas appropriée au
matérialisme historique. Nous concevons cette position comme une évolution significative
de sa pensée, dans la mesure ou sa défense initiale du matérialisme historique se fondait sur
un aspect pouvant étre considéré comme faisant partie de la nature humaine, ie. sur
I’hypothése selon laquelle les hommes sont rationnels et intelligents. Il n’est pas exclu de
penser, méme si Cohen ne I'a pas affirmé explicitement, qu’il existe un lien entre d’'une part
une anthropologie philosophique qui énonce que les hommes sont créatifs, et d’autre part
les hypothéses de rationalité et d’intelligence. C’est ainsi qu’il va distinguer deux
interprétations du matérialisme, en fonction de leur portée explicative.

Il interroge le champ du matérialisme historique et il juge la théorie « trop matérialiste »
(Idem : 237). C'est la raison pour laquelle il propose deux formes de matérialisme historique,
spécifiées par un noyau dur commun et deux périphéries distinctes : un matérialisme
historique global et un matérialisme historique restreint. Le matérialisme historique global
énonce que « I'histoire est, de facon centrale » (1984 : 10), I'histoire du développement des
forces productives, alors que le matérialisme historique restreint énonce que I’histoire est
« entre autres » (Idem) I'histoire du développement des forces productives. Il ouvre ainsi la
possibilité de fournir une explication des phénomeénes spirituels qui soit indépendante des
phénoménes matériels. Cohen reproche explicitement a Marx de n’avoir « jamais envisagé
la distinction [et] de s’étre engagé, malheureusement, dans la variante globale » (Ibid. : 15),
ce qu’il attribue a une influence hégélienne. Ainsi, en cohérence avec la coupure
épistémologique qu’il a empruntée a Althusser, il affirme que seule la Préface de 1859 — ce
qui exclut L’idéologie allemande — correspond au matérialisme historique restreint, a une
condition : se débarrasser de la phrase qui affirme que « ce n’est pas la conscience des
hommes qui détermine leur étre; c’est inversement leur étre social qui détermine leur
conscience » . « Si elle est supprimée, j'estime que le reste est ouvert a la construction
restreinte » (Ibid. :18). Par ce prélevement inattendu dans la Préface, Cohen estime que
Marx aurait di défendre un matérialisme historique restreint, selon lequel les phénoménes
spirituels peuvent étre expliqués indépendamment de la structure matérielle. Il considére
cette position comme une réponse au « défi [que constitue] I’énoncé par Max Weber de la
Réforme Protestante et ses conséquences » (Ibid. : 11). En I'occurrence, I'affirmation que le
développement d’'une morale encourageant un comportement individualiste explique
I’émergence du capitalisme en Europe, est contradictoire avec le matérialisme historique
global, mais reste cohérent avec le matérialisme historique restreint.

Sa réinterprétation du matérialisme historique s’appuie également sur son rejet initial de la
méthode dialectique, qui est commun aux auteurs du Groupe de Septembre. Cohen
dénonce comme une conception obstétrique — et donc comme un argument historiciste —
I’énoncé selon lequel les solutions a un probleme résident dans le plein développement de
ce probleme, et selon lequel la transformation sociale pourrait étre décrite comme le
processus par lequel le vieil ordre donne naissance au nouveau. « De toute évidence, la
conception obstétrique de la pratique politique est erronée » (1999b : 156). C'est une critique



adressée a la théorie de Hegel, et plus précisément au contenu hégélien de I'ceuvre de Marx,
selon qui une solution n’existe que lorsqu’un probléme est pleinement développé et lui est
endogene. Dans la conception obstétrique que Cohen préte a Marx et juge erronée, la classe
ouvriére joue le role de la sage-femme, au sens ou elle n’interroge pas la configuration de la
société future C’'est la raison pour laquelle, face au refus par Marx de formuler des recettes...
pour les marmites de I’avenir, Cohen juge que « [I]’histoire de I’échec socialiste montre que
les socialistes ont besoin d’écrire des recettes » (Idem : 160), ce qui le conduit a orienter ses
priorités intellectuelles vers la philosophie politique normative, ce qui apparait d’autant plus
clairement que le réfutation théorique de Cohen a trouvé un écho dans le champ
empirique..

Cohen prolonge et justifie sa reformulation avec des éléments empiriques, qui selon lui
affaiblissent la crédibilité du matérialisme historique, sur trois aspects. D’'une part, les
modifications significatives de la structure de classe transforment la configuration des
rapports sociaux et la possibilité de dégager un groupe porteur de transformation sociale.
D’autre part, la disparition de I'URSS interroge a la fois la possibilité d’un futur socialiste et la
validité de la théorie marxiste. Enfin, 'émergence de problématiques environnementales
remet en question le mot d’ordre de développement des forces productives.

Cohen estime que la modification de la structure de classe des sociétés capitalistes, au moins
depuis les années 1980, vers une plus grande hétérogénéité et une moindre polarisation ne
permet plus de dégager un groupe social ayant a la fois une capacité pour le changement
social, c’est-a-dire qui soit majoritaire dans la société et producteur des richesses, et un
intérét pour le changement social, c’est-a-dire qui soit exploité et dans le besoin , ce qui
entre en tension avec les énoncés du matérialisme historique. Cette position fait écho a
I'approche d’Erik O. Wright. Pour Cohen, une telle modification a renforcé la nécessité de
poser des questions éthiques, d’apporter des réponses normatives. « Des changements
profonds de la structure de classe des sociétés capitalistes occidentales |[...] soulévent des
problémes normatifs qui n’existaient pas auparavant, ou, plutét, qui avaient une faible
signification politique » (1990 : 364).

En outre, Cohen estime que la réalisation du mot d’ordre du Manifeste du parti communiste
« Prolétaires de tous les pays, unissez-vous ! », qu’il congoit comme une anticipation du
dépassement par les prolétariats nationaux de leur particularisme en faveur d’une solidarité
internationale, s’est heurtée a I’histoire, notamment au fait que les travailleurs ont eu des
réflexes nationaux durant la Premiere guerre mondiale. D’une maniere plus générale, il
estime que la désagrégation de la classe ouvriére occidentale en groupes distincts, la
majorité agraire des pays dominés, la puissance du capital transnational, I'existence de
barrieres culturelles empéchant la coopération ouvriére internationale... rendent impossible
I"'unification des travailleurs a I'échelle mondiale. En d’autres termes, il dégage la possibilité
de divergences d’intéréts entre travailleurs de différents pays. Le double défi constitué par la
diversité culturelle et les différences de niveau de vie rendraient alors difficile I'identification
mutuelle des classes ouvriéres. C'est la raison pour laquelle une théorie morale serait
rendue nécessaire pour créer un lien de solidarité international.

Cohen assimile la dislocation de I'URSS a une limitation des perspectives pour un futur
socialiste, mais il juge que c’est plus un échec pour le socialisme que pour le marxisme :
« I’échec soviétique peut étre considéré comme un triomphe pour le marxisme [...] mais
personne ne peut penser que I’échec soviétique représente un triomphe pour le socialisme »
(1999a: 99) , dans la mesure ou il affirme que I'éclatement de la Révolution en Russie en

8



1917 serait contradictoire avec les énoncés centraux du matérialisme historique sur deux
points, dans la mesure ou, d’une part « une formation sociale ne disparait jamais avant que
se soient développées toutes les forces productives qu’elle est assez large pour contenir »
(Marx 1859 : 5) et ol les forces productives n’auraient pas été suffisamment développées en
Russie pour permettre d’envisager la disparition du capitalisme, et d’autre part, « jamais des
rapports de production nouveaux et supérieurs ne s’y substituent avant que les conditions
d’existence matérielles de ces rapports soient écloses dans le sein méme de la vieille société »
(Idem), alors qu’il serait faux d’affirmer que les conditions pour le socialisme existaient en
Russie a cette période. Ainsi il juge que la Révolution russe n’était pas une révolution
socialiste, et que I"'URSS n’a jamais été un pays socialiste, si bien qu’une réussite du
socialisme en URSS aurait été un échec pour le matérialisme historique, donc son échec est
un succes pour le matérialisme historique. Il aurait également été possible d’imaginer que la
révolution en Russie en 1917 marquait le début de |'élargissement de la révolution a
I’échelle mondiale. Il n’en reste pas moins que l'apparition de cette distinction entre
socialisme et marxisme s’inscrit dans le dégagement progressif de Cohen a I'égard du
marxisme et dans son rapprochement vers les problématiques normatives: « A moins
d’écrire des recettes pour les cuisines de I’avenir, il n’y a pas de raison de penser que nous
aurons la nourriture que nous désirons ». (1999b : 160)

Cohen évoque enfin une contradiction entre le développement des forces productives,
préconisé par le matérialisme historique tel qu’il I'a initialement interprété, et la
préservation de I'environnement : il affirme que le caractére limité des ressources naturelles
rend impossible une croissance des forces productives jusqu’a I'abondance. La présente crise
environnementale représenterait une entrave au développement des forces productives.
« Une abondance future (supposée) inévitable était une raison pour prédire I'égalité. Une
rareté persistante est a présent une raison pour I'exiger. Nous ne pouvons plus soutenir
I'optimisme matérialiste, extravagant et pré-écologiste de Marx. Nous devons abandonner
I'idée d’abondance, au moins pour un futur prévisible ». (Idem : 231)

Au demeurant, cette interprétation de Cohen résulte a la fois de la Thése du développement
qui pose comme condition au progrés historique le développement des forces productives,
et de sa définition des forces productives comme étant réductibles a la science. Il n’en reste
pas moins qu’une série d’éléments d’ordre logique et théorique d’une part, et d’ordre
factuel d’autre part, ont ainsi conduit Cohen a modifier son approche a I'égard du marxisme,
et plus précisément du matérialisme historique, et a modifier la ceinture d’hypotheses
protectrices, sans avoir pour autant cherché a s’assurer de la maniere dont le matérialisme
historique est doté de protection contre ces éléments, de telle sorte qu’il a été conduit a une
interprétation restreinte du matérialisme historique. Dans le méme mouvement, il a été
conduit a mettre I'accent de maniere plus significative sur les questions normatives. « Ayant
passé le premier tiers (qui j'espére sera le seul) de ma carriére universitaire a m’attacher a
explorer le fondement et la nature [du matérialisme historique], je me trouve a la fin (je le
suppose) du deuxieme tiers de ma carriére, intéressé par des questions philosophiques sur
I’égalité auxquelles je n’aurais auparavant pas pensé nécessaire d’accorder un intérét, d’un
point de vue socialiste ». (1995 : 7)

Cohen s’inscrit donc dans I'interprétation selon laquelle des positions anti-éthiques peuvent
rapidement se transformer en cynisme moral lorsqu’on tient compte des tragédies
historiques qui ont déshonoré, ou du moins sensiblement affaibli, le marxisme en perpétrant
de nombreux crimes en son nom. Selon lui I'imaginaire socialiste a plus besoin de



justifications normatives que d’explications matérialistes, et qu’a ce titre le marxisme doit
laisser place a des théories normatives.

Il. Marx pro-normatif

Nous tachons de répondre a cette affirmation en proposant des arguments énoncant au
contraire que la théorie de Marx s’appuie sur des fondements normatifs, y compris éthiques.
A ce titre, et dans 'optique du renforcement du programme de recherche marxiste, et par
extension de l'imaginaire socialiste, nous pensons que les marxistes doivent prendre la
responsabilité de leurs propres positions éthiques, les clarifier, les défendre et les parfaire. Il
est ainsi nécessaire de développer une conception marxiste élaborée de la justice. La justice
est entendue ici au sens large, dans la mesure ou les valeurs sur lesquelles Marx condamne
le capitalisme dépassent largement la justice au sens strict. On peut ainsi construire des
théories normatives dans le champ du marxisme, et méme affirmer que nier la nécessité
d’une critique normative correspond a une forme d’économisme qui nie I'individualité. Or la
justification morale est une contribution indépendante au processus de changement
révolutionnaire, dans la formation du désir et de la conscience. La question se pose alors de
renforcer I'imaginaire socialiste en lui apportant des justifications normatives, dans la
construction des conditions de la possibilité d’élaborer une structure sociale qui ne soit pas
porteuse d’exploitation, dans laquelle les ressources sont distribuées en vue de créer les
conditions d’une liberté réelle, avec justice sociale. Il s’agit ainsi de mettre fin a
I’exploitation, et cela peut étre envisagé sous forme d’une justice procédurale marxiste, en
vue d’une justice distributive correspondant a I’énoncé « chacun selon ses besoins ». Il s’agit
non seulement de considérer que I'exploitation est éthiguement condamnable, mais aussi
d’élargir les critéres de distribution, en incluant notamment la liberté réelle. La théorie de
I'idéologie de Marx est suffisamment générale pour intégrer des éléments normatifs. On
peut voir la condamnation éthique du capitalisme par Marx sous deux axes (Sobel 2008) :
Marx condamne le capitalisme comme responsable a la fois de vol et de déshumanisation,
de déni de la vie humaine. D’une part, Marx condamne le capitalisme en raison de normes
transcendantales, comme le rejet du vol (11.1), d’autre part il le condamne comme facteur de
déshumanisation, comme déni de la vie humaine, ce qui n’est possible qu’a partir de
convictions éthiques libertariennes a priori, en termes de liberté (ll.2). Cela conduit a la
nécessité de construire un principe supérieur de justice pour une société supérieure (11.3).

Il.1. Le capitalisme comme un vol

Le rapport salarial est-il un échange d’équivalents ? Des valeurs équivalentes sont échangées
et I’échange d’équivalents devient un vol par « leur propre dialectique interne et inexorable »
(Marx 1867), ce qui ne correspond ni a une équivalence ni a une réciprocité. L’obligation au
surtravail génére une exploitation, ce qui oblige a dégager le double aspect du rapport
salarial. Dans le mode de production capitaliste, d’'une part les échanges sont égaux dans la
sphere de circulation : des marchandises s’échangent contre des marchandises ; d’autre
part, l'obligation au surtravail génére un rapport d’exploitation dans la sphére de la
production.

10



De la sorte, il est difficile de nier que traiter I'exploitation comme un vol revient a considérer
a la fois les droits de propriété capitalistes et 'appropriation de plus-value qui en résulte
comme éthiqguement condamnables. La classe capitaliste commet un vol, en s’appropriant ce
qui ne lui appartient pas dans la mesure ou elle ne I'a pas produit. Ainsi, si la classe des
travailleurs est la seule classe qui crée les marchandises, qui ont de la valeur, et si la classe
capitaliste percoit une partie de la valeur des marchandises, cela signifie que la classe des
travailleurs percoit une valeur inférieure a ce qu’elle crée et que la classe capitaliste percoit
le restant. Cela revient a affirmer que la classe des travailleurs est exploitée par la classe
capitaliste, qui commet un vol en s’appropriant ce qui ne lui appartient pas. Ce vol® tient
donc a un accés inégal aux moyens de production, qui implique que les travailleurs sont
contraints de travailler pour les capitalistes. Le rapport salarial est ainsi un échange
d’équivalents qui devient un vol par sa propre dialectique interne.

En d’autres termes il n’existe pas d’injustice dans le salaire payé au travailleur par le
capitaliste, puisque la force de travail est payée a sa valeur. En revanche il existe une
appropriation sans contrepartie d’'une fraction du travail vivant par les capitalistes. C’'est cela
qui peut étre considéré comme un vol, au sens ou le capitaliste n’a pas le droit moral de se
I'approprier, ce qui apparait comme une injustice. Aussi la consommation de valeur d’usage
est nécessairement juste car il s’agit d’'un échange d’équivalents. En d’autres termes les lois
de production des marchandises dictent un critére de distribution juste mais une injustice
est tout de méme faite au travailleur. Pour Marx |’exploitation n’est pas un vol aux normes
du capitalisme, mais il s’agit tout de méme d’un vol, et donc d’une injustice, et la lecture la
plus naturelle de Marx revient a ce qu’il le considéere injuste (Husami 1978 : 45-63). Traiter
I’exploitation comme un vol revient a considérer I'appropriation de plus-value et les droits
de propriété capitalistes comme mauvais.

11.2. Le capitalisme comme absence de liberté

Au-dela d’une conception de la justice que I'on peut qualifier de relativiste, mais qu’il serait
plus approprié de rapprocher du réalisme moral, au sens ou elle est au contraire
économiquement et sociologiqguement fondée, Marx est effectivement attaché a des criteres
indépendants et transcendants de justice (liberté, épanouissement...). Il est en effet possible
de dégager des conceptions de la justice distributive qui soient alternatives et plus larges,
comme un ensemble de droits moraux, comme la distribution d’avantages et de
désavantages (dont la distribution du contréle sur les ressources productives).

On peut distinguer des biens moraux qui sont liés a un aucun systéme et des biens non
moraux qui renvoient a la réalisation des personnes, qui tiennent a la réalisation de soi, a la
communauté et a la liberté, ne sont pas des valeurs et se heurtent a I'aliénation capitaliste
(Wood 1981). Marx est fondamentalement acquis aux valeurs de liberté, de développement
de soi, de réalisation de soi. Cela impligue une condamnation morale du capitalisme, et nous
permet de convoquer la notion kantienne de liberté radicale, au sens d’un « impératif
catégorique de renverser toutes les conditions sociales ol I'homme est un étre abaissé,
asservi, abandonné, méprisable » (Marx 1844). La justice passe donc par le plein
rétablissement des pouvoirs déterminants non aliénés et de la pleine connaissance de soi du
sujet collectif. Cela correspond a d’autres criteres qui reléevent de la liberté, de

3 . , . p A .. N , 4, TR
Cette interprétation du vol ne saurait étre associée a celle présentée par Proudhon, dans la mesure ou il écrit
a la fois que la propriété est le vol et la liberté.

11



I’épanouissement individuel, de la communauté, et implique une critique du capitalisme en
tant que mode de domination, permettant alors d’éviter I'écueil économiste niant
I'individualité (Miller 1984, ch. 1 et 2).

En ce sens, I'appropriation du temps de travail par la classe capitaliste comme paradigme de
I'injustice repose sur le principe libertarien de propriété de soi. C'est de cette maniéere que la
liberté et I'épanouissement individuel peuvent étre intégrés a la justice, au sens ou ils sont
usurpés par les capitalistes qui s’approprient le travail gratuit des travailleurs. Aussi la
condamnation du capitalisme par Marx est possible a partir de convictions éthiques
libertariennes, ce qui correspond a la défense d’une éthique de la liberté et de la réalisation
de soi. Si pour Marx l'exploitation du travail vivant n’est pas un vol aux normes du
capitalisme, elle n’en est pas moins un vol en termes de liberté, de développement de soi,
de réalisation de soi. Cette condamnation morale du capitalisme renvoie a une notion
kantienne de liberté radicale, a un « impératif catégorique de renverser toutes les conditions
sociales ou I'homme est un étre abaissé, asservi, abandonné, méprisable » (Marx 1844). ||
s’agit ainsi de la défense d’une individualité libre sans entrave, avec maitrise autonome du
monde naturel et social, qui impligue une condamnation des conditions qui instituent et
soutiennent I'absence d’autonomie individuelle. En ce sens I'échange de travail n’est pas
libre mais forcé, et donc contraire a la dignité d’'un étre rationnel. Le capitalisme est ainsi
congu comme un asservissement despotique, au sens ou il détruit ce qui a I'origine n’aurait
pas dO étre aliéné. Les conditions pour atteindre la réalisation de soi, et donc un sujet
pleinement émancipé, sont le controle démocratique du surplus social, la mise en ceuvre du
principe de besoin et la fin de la rareté. Il s’agit de la phase supérieure du communisme,
comprise comme la réalisation et I'externalisation pleine et entiére des capacités d’un
individu, ou le développement de I'étre humain est envisagé comme une fin en soi « Le
communisme est l'enseignement des conditions de la libération du prolétariat » (Engels
1847). Il vise a transformer « les moyens de production, la terre et le capital, aujourd’hui
essentiellement moyens d’asservissement et d’exploitation du travail, en simples instruments
d’un travail libre et associé » (Marx 1871). C'est donc en raison de |'absence de liberté, de la
conviction que le pouvoir, le besoin et le potentiel humains ne doivent pas étre aliénés, que
le capitalisme est condamné. « La liberté personnelle n’existait que pour les individus qui
s’étaient développés dans les conditions de la classe dominante » (Marx 1845)

La liberté est effective lorsque cesse le travail dicté par la nécessité et par les fins
extérieures. Si elle se situe donc au-dela de la sphere de la production matérielle, dans la
mesure ou le régne de la liberté ne peut s’appuyer sur le regne de la nécessité, elle
correspond a une situation dans laquelle les producteurs associés assurent un reglement
rationnel et commun des échanges avec la nature, au lieu d’étre dominés par elle. La
dépendance universelle est transformée en domination conscience, en I'exercice collectif
d’une rationalité instrumentale pour la gestion commune des moyens. Cela correspond a
une organisation rationnelle et collective de I'’économie. En ce sens, la réduction de la durée
de la journée de travail est une condition nécessaire, méme si elle n’est pas suffisante, de la
liberté. Cela passe par un engagement pour une distribution plus acceptable de ces
ressources que sont la liberté, I'épanouissement, donc par un critére de justice meilleur que
celui prévalant sous le capitalisme, vers un développement libre et entier de chaque
individu. Cela passe par I'abondance des sources de la richesse coopérative, qui mettrait fin

12



a la rareté et aux circonstances qui précisément exigent des principes de justice. La question
de I'abondance mériterait a ce titre des développements supplémentaires”.

Marx s’intéresse un autre type de distribution que celui des revenus, c’est celui du temps
libre, des opportunités d’activité, du travail désagréable, et surtout des ressources
productives. Cela nous conduit a la défense d’'une éthique marxienne de la liberté et de la
réalisation de soi, avec pour optique la suppression de la subordination d’individus par
d’autres individus, de la division du travail, et de I'opposition entre le travail intellectuel et le
travail corporel/manuel, afin que le travail devienne a la fois un moyen et besoin de vie
(Marx 1875). La motivation en faveur d’une distribution étendue du temps libre et d’un
développement autonome des individus signifie que la critique par Marx du capitalisme est
motivée par des considérations distributives. Si la critique de Marx n’affirme pas que le
capitaliste, en tant qu’étre générique, est libre et que le prolétaire ne I'est pas, il ne fait pas
de doute sur sa conviction que certains sont plus libres que d’autres.

Pour Marx la justice passe par le plein rétablissement des pouvoirs déterminants non aliénés
et par la pleine connaissance de soi du sujet collectif. Elle correspond alors a une
émancipation compléte et définitive des structures d’aliénation, ce qui n’est pas
envisageable en agissant uniquement sur les modalités de la justice distributive et du droit.
Ce n’est donc pas sur de tels critéres que repose la condamnation éthique, si tant est qu’elle
existe, par Marx du capitalisme, mais plutot sur d’autres criteres qui relévent de la liberté,
de I'épanouissement individuel, de la communauté. C'est sous cet axe-la qu’une critique du
capitalisme, a la fois comme mode de production et comme mode de domination, est non
seulement possible mais également nécessaire afin d’éviter I'écueil économiciste niant
I'individualité.

Marx est donc attaché a des criteres indépendants et transcendants de justice, et le rejet de
considérations en termes de justice distributive ne correspond pas au rejet de tout
fondement normatif. Pour Marx la justice passe par le plein rétablissement des pouvoirs
déterminants non aliénés et de la pleine connaissance de soi du sujet collectif, vers une
unité différenciée. On a ici une vision transcendantale de la justice sociale, qui puise
largement dans I’héritage hégélien de Marx. Par exemple, Lukes propose un utopisme
transcendantal, comme les socialistes néo-kantiens de |'école de Marburg (Lange,
Vorlander), les austro-marxistes (Adler, Bauer), le marxisme messianique (Bloch), des
marxistes comme Gramsci ou Benjamin... Cela correspond a la défense d’une individualité
libre sans entrave, avec une maitrise autonome du monde naturel et social. Cela implique
une condamnation des conditions qui instituent et soutiennent hétéronomie, c’est-a-dire qui
entravent 'autonomie. L’échange de travail n’est pas libre mais forcé, il est contraire a la
dignité d’un étre rationnel, avec pour seule loi celle qu’il promulgue. Le capitalisme est a ce
titre le cadre d’un asservissement despotique ; il détruit ce qui a I'origine n’aurait pas da
étre aliéné, ce qui correspond a une doctrine éthique humaniste.

Reste que Marx ayant refusé de faire bouillir les marmites de I’histoire, on peut concevoir
gue la maniere par laquelle s’organise un collectif d’hommes libres est un impensé
communautaire. Il reste a élaborer la communauté comme expression multiple des affects
créatifs, au sens de la distinction aristotélicienne entre action et création, I'objet du travail
étant concu comme la réalisation de la vie générique de I’'homme, « I'homme tel que, par
toute l'organisation de notre société, il a été corrompu, perdu pour lui-méme, aliéné, placé

* Voir notamment Heller 1974, Sayer 1998.

13



sous l'autorité de conditions et d'éléments inhumains, en un mot, I'homme qui n'est pas
encore un véritable étre générique » (Marx 1843)

11.3. Un principe supérieur de justice

Ce qui est peut-étre le plus grand paradoxe de Marx est qu’il a fait preuve d’un plus grand
engagement dans la création d’une société juste que beaucoup de personnes intéressés bien
plus ouvertement dans I'analyse de la justice.

Il reste légitime de distinguer potentialité et réalité, en évitant a la fois un humanisme
utopique et un scepticisme intégral. Au-dela d’'une conception de la justice relativiste, Marx
propose des critéres indépendants de justice (liberté, épanouissement...). Il ne parle pas du
vol de plus-value mais du vol de la santé et du temps des travailleurs (Allen 1981). Il est
concu dans le sens de prendre quelque chose qui ne leur appartient pas, ce qui n’est donc
pas nécessairement une injustice, selon les critéres de justice. Ce n’est donc pas un vol pour
les conceptions bourgeoises de la justice. Il est régulier en ce qu’il correspond au
fonctionnement d’un mode de production donné ; Pour étre plus précis, plusieurs conditions
doivent étre réunies pour atteindre la réalisation de soi, parmi lesquelles un contréle
démocratique collectif du surplus social, la défense du principe de besoin — au sens ou un
droit égal est un droit inégal au travail inégal — et I'abrogation de la rareté. Elles peuvent
alors aboutir a un sujet pleinement émancipé, vers la phase supérieure du communisme,
comme réalisation et externalisation pleine et entiere des capacités d’un individu, en
d’autres termes le développement de I'étre humain comme fin en soi, ce qui correspond a
une interprétation auto-réalisationniste.

Marx était réticent aux réflexions théoriques ouvertes sur les questions normatives. Il était
hostile a I'élaboration d’une théorie éthique socialiste. On pourrait dire a ce titre qu’il est
impossible pour le communisme de réaliser un principe juridique, puisque celui-ci
correspond a un appareil institutionnel qui aura disparu dans le communisme, et une société
communiste est au-dela de la justice. Elle correspond a la suppression de régles morales, en
raison de la disparition progressive des conditions qui créent le besoin de normes (Lukes
1982 : 200). Pour Marx I'’émancipation humaine doit se faire a la fois hors du cadre des
normes de la société bourgeoise et dans I'avenir anticipé d’'une utopie communiste sans
classe. Cela constitue un aspect central de la forme spécifique de la théorie critique de Marx.
Ainsi le communisme est la solution authentique au conflit entre ’homme et |la nature, entre
I’existence et I'essence, entre |'objectivation et la confirmation de soi, entre la liberté et la
nécessité, entre I'individu et I'étre. Il est clair que le texte de Marx déborde d’anticipations
explicites d’un ordre social entierement émancipé.

Il n’en reste pas moins que Marx concevait le communisme comme I'avenir de I’"humanité. Il
peut étre concu comme une fin, a la fois un objectif et un terme, du processus
d’émancipation humaine. Il peut étre compris comme une normativité critique, qui évalue le
statut de réalité en fonction de son écart par rapport a une norme. Il peut enfin étre
envisagé comme une économie politique porteuse d’une critique sociale du capitalisme. La
société communiste comme justice sociale totale peut alors étre comprise comme une
double opération. D’une part la libération de la domination capitaliste se fait dans le méme
mouvement que la construction d’une économie émancipée. D’autre part, le noyau
d’actions visant a faire vivre une société d’hommes libres implique le développement des
potentialités multiples.

14



En ce qui concerne les conditions de production, Marx défend le principe d’'un controle
collectif des ressources, avec I'anticipation d’une certaine conséquence distributive. Alors
gue nombre de marxistes contestent que le communisme se fonde sur un principe de
justice, nous tachons ici d’élargir le concept de justice, au sens ou I’émancipation humaine se
situe hors du cadre des normes d’une société de classe, en I'occurrence la société capitaliste.
L'idée de communisme permet ainsi d’envisager, au-dela de la justice, une solution
authentique aux conflits entre ’homme et la nature, entre I'existence et I'essence, entre la
liberté et la nécessité (Marx 1844), a la subordination des individus a la division du travail, a
I'opposition entre travail intellectuel et travail corporel. Le communisme est ainsi congu
comme la fin, a la fois comme objectif et comme terme, du processus d’émancipation de
I’hnumanité, mais aussi comme une « normativité critique » (Sobel 2008), qui permet de juger
la réalité en fonction de son écart a la norme. Il s’agit de construire a la fois une économie
émancipée et une société d’individus libres aptes a développer leurs potentialités. Le
communisme est censé fournir plus de liberté que toute autre formation sociale (Arneson
1981 : 220-221). La liberté est ainsi concue comme celle des producteurs réglant
rationnellement et collectivement leurs échanges avec la nature au lieu d’étre dominés par
elle. Aussi, Marx ne défend pas tant I'égalité de revenu que I'égalité du droit pour tous a
I’épanouissement, il est bien moins préoccupé par la distribution des ressources productives
gue par celle du travail aliénant, du temps libre... C'est ainsi que le principe de besoin peut
étre envisagé comme un principe universel de justice, a la fois comme le droit aux moyens
du développement personnel et de [|’épanouissement, et comme la capacité a la
coopérativité, la liberté et la créativité dans la production. On peut alors d’égalité morale ou
d’égale considération, qui se substitue a I'égalité juridique et devient une condition a la
construction du principe de besoin.

Porter I'accent sur la justice distributive, c’est-a-dire sur la répartition des moyens de
consommation indépendamment de celle des moyens de production, implique de ne pas se
poser la question de la transformation des rapports de production, qui est précisément un
préalable a la réalisation des idéaux de justice. Il n’en reste pas moins que la justice ne se
limite pas a la distribution (une juste division du surplus social) mais integre aussi la
production (une juste allocation du travail) et 'appropriation (I’élimination du processus
d’exploitation). A ce titre I'approche en termes de capabilités (Sen, 1980) peut apporter un
complément a I'approche marxiste, au sens ou chacune des trois dimensions de la justice
précédemment évoquée contribue au développement des capabilités humaines (DeMartino
2003). Le communisme est en effet au-dela de la justice, au sens ou il supprime les
conditions qui rendent nécessaires des regles de distribution. Toutefois il n’est reste pas
moins qu’en rejetant la légitimité d’'une appropriation privée des ressources productives,
Marx défend une organisation déterminée du monde —un contréle collectif des ressources
productives — en vue d’une certaine conséquence en termes de production, d’appropriation
et de distribution. Il propose ainsi un principe de justice supérieur, fondé sur la satisfaction
des besoins, au sens de la réalisation par chacun de ses capabilités, qui exige la socialisation
des moyens de production. Le principe de besoin permet un traitement différencié de
chaque individu — une certaine forme d’inégalité nécessaire a I'égalité de bien-étre — il est
permis par la disparition des circonstances qui rendent nécessaire des principes de justice
(rareté). Un tel critere de justice intégrera a la fois des critéres de distribution plus
acceptables associés a une liberté réelle, et non formelle. Ce principe doit néanmoins étre
clarifié au sens ou, d’une part limiter la besoin a la subsistance physique ne permet pas
I’épanouissement, et d’autre part il est difficile de concevoir une satisfaction des besoins

15



sans limites. |l s’agirait alors de concevoir des besoins raisonnables, a savoir qui
correspondent a des normes sociales largement acceptées.

Se pose la question non seulement de la contribution mais aussi des besoins. Soit les besoins
sont socialement institués, et cela ne fait que déplacer la question vers les rapports sociaux
de production. Soit ils sont naturellement donnés, ce qui ne régle pas non plus le probleme
de a justice et nécessite une transparence extrémement complexe. En défendant le principe
du besoin — « de chacun selon ses capacités a chacun selon ses besoins » (Marx 1875) — Marx
défend avant tout les droits aux moyens du développement personnel et de la réalisation de
soi. Le principe de besoin n’est pas un critéere d’égalité mais répond a l'individualité de
chacun et donc implique des traitements différenciés. Le critére du besoin implique que
pour une méme contribution en termes de travail des personnes ne recevront pas des
ressources équivalentes. C’'est pourquoi il est nécessaire de définir quel type inégalité est
moralement pertinente

Conclusion

La théorie de Marx vise a la fois a comprendre I'histoire en général et le capitalisme en
particulier, et I'objectif qu’il lui fixe est non seulement d’interpréter le monde mais aussi de
le transformer. Ses travaux étant essentiellement portés sur la compréhension du monde, et
peu a été écrit, a part dans la Critique du programme de Gotha — qui était d’abord une
polémique politique — a la fois sur les raisons éthiques pour lesquelles il condamne le
capitalisme et sur la maniére dont il congoit la forme sociale qui émerge du capitalisme. Un
certain nombre d’auteurs affirment que la théorie de Marx est ouvertement anti-normative,
au sens ou des valeurs éthiques sont trop abstraites, et Marx a toujours refusé une approche
transcendantale. Au contraire, s’il existe des normes de justice elles sont propres a chaque
mode de production, et résultent de rapports sociaux spécifiques. Toutefois I’histoire du XX°
siecle, et la maniére dont le marxisme a été utilisé, au nom de la nécessité historique pour
justifier des politiques lourdement condamnables, interroge le besoin de normativité. Nous
pouvons alors proposer qu’un apparent rejet par Marx d’'une préoccupation en termes de
justice distributive ne correspond pas a une négation de tout fondement normatif. Aussi, si
nous ne nous inscrivons pas dans I'objectif de réduire le champ des ambitions cognitives du
marxisme en réponse a I'échec des tentatives socio-économiques ayant porté son nom, nous
interrogeons sérieusement les fondements éthiques du marxisme, a la fois en termes de
condamnation du vol — la classe des travailleurs est privé d’une partie du produit de son
travail — et de défense de la liberté — la classe des travailleurs est privée de liberté réelle en
raison des rapports sociaux. Deux possibilités de recherche ultérieure nous paraissent se
dégager tout particulierement a cette étape. Il peut s’agir d’une part d’élaborer des modeles
pour une société a venir ; a cet égard le débat sur I’allocation universelle nous semble fertile,
a condition d’en préciser les conditions de maniere rigoureuse. Il peut s’agir d’autre part
d’élaborer des renforcements théoriques d’une lecture normative du marxisme, a |'aide
d’autres champs de pensée, comme par exemple les capabilités de Sen.

16



Références bibliographiques

Allen, Derek P.H. 1981. Marx and Engels on the Distributive Justice of Capitalism. In Nielsen and Patten. Marx
and Morality. Guelph : Canadian Association for Publishing in Philosophy : 221-250.

Aristote. 1979 [355-348 av. JC]. Ethique a Nicomagque. Paris : Vrin.

Arneson, Richard J. 1981. What’s Wrong with Exploitation?. Ethics. 91.2 : 202-227.

Buchanan, Allen. 1979. Exploitation, Alienation and Injustice. Canadian Journal of Philosophy. 9.1 : 121-139.
Burczak, Theodor. 2006. Socialism after Hayek. Ann Arbor : University of Michigan Press.

Cohen, Gerald A. 1983. Reconsidering Historical Materialism. Marxism: Nomos. 26 : 227-252.

Cohen, Gerald A. 1984. Restricted and Inclusive Historical Materialism. Irish Philosophical Journal. 1 : 3-31.
Cohen, Gerald A. 1995. Self-Ownership, Freedom and Equality. Cambridge : Cambridge University Press.
Cohen, Gerald A. 1999a. Marxism after the Collapse of the Soviet Union. The Journal of Ethics. 3.2 : 99-104.
Cohen, Gerald A. 2010 [1999b]. Si tu es pour I’égalité, pourquoi es-tu si riche ?. Paris : Hermann.
DeMartino, George. 2003. Realizing Class Justice. Rethinking Marxism. 15.1 : 1-31.

Engels, Friedrich. 1953 [1847]. Principes du communisme. In Marx, Engels. Manifeste du parti communiste.
Paris : Costes.

Geras, Norman. 1985. The Controversy about Marx and Justice. New Left Review. 150 : 47-85.
Heller, Agnes. 1974. The Theory of Need in Marx. Londres : Allison and Bubsy.
Husami, Ziyad. 1978. Marx on Distributive Justice. Philosophy and Public Affairs. 8.1 : 27-64

Kamolnick, Paul. 1998. Visions of Social Justice in Marx: An Assessment of Recent Debates in Normative
Philosophy. Poznan Studies in the Philosophy of Science and the Humanities. 60 : 335-363.

Lukes, Steven. 1982. Marxism, Morality and Justice. In Parkinson. Marx and Marxismus. Cambridge : Cambridge
University Press : 177-205.

Lukes, Steven. 1985. Taking Morality Seriously. Honderich. 1985. Morality and Objectivity. Londres : Routledge.
Marx, Karl 1968 [1843]. La question juive. Paris : Union Générale d’Editions.

Marx, Karl. 1998 [1844]. Contribution a la critique de la philosophie du droit de Hegel. Paris : Allia.

Marx, Karl. 1968 [1845]. L’idéologie allemande. Paris : Editions Sociales.

Marx. Karl. 1978 [1867]. Le capital, Livre premier. Paris : Editions Sociales, trois tomes.

Marx, Karl. 2008 [1871]. La guerre civile en France. Paris : Science marxiste.

Marx, Karl et Friedrich Engels. 1972 [1875]. Critique des programmes de Gotha et d’Erfurt. Paris : Editions
Sociales.

Miller, Richard. 1984. Analyzing Marx: Morality, Power and History. Princeton : Princeton University Press.
Rawls, John. 1987 [1971]. Théorie de la justice. Paris : Seuil.

Sayers, Sean. 1998. Marxism and Human Nature. Londres : Routledge.

Sen, Amartya K. 1993 [1980]. Quelle égalité ?. In Sen, Ethigue et économie. Paris : PUF.

Sobel, Richard. 2008. Travail et justice dans la société communiste chez Marx. Un commentaire a propos de
quelques ambiguités naturalistes de « I'étage du bas » de la « phase supérieure » du communisme. Economies
et sociétés. 42.5 : 1017-1041.

Wood, Allen. [1981]. Karl Marx: The Arguments of the Philosophers. Londres : Routledge.

17



