Gratuité Bordeaux. P. Zarka

Une grande portée du sujet que vous avez choisi réside dans le fait qu’il
nous pousse a nous dégager d’évidences trop rapidement acquises alors qu’in
consciemment nos représentations sont enfermées dans des logiques
marchandes. Par exemple, on nous asséne le déficit de la Sécu. On peut dire
beaucoup de choses sur les origines de ce déficit mais surtout, déficit et alors ?
Dans ses premieres années, la Sécu était inévitablement en déficit, peu de
cotisations étaient encore rentrées. Et parle-t-on du déficit de I'Ecole

publique ?

A mes yeux, il serait court de limiter la portée de la gratuité d’acces au non-
paiement. Elle renvoie a une logique qui dépasse de loin le bénéfice
économique que des usagers peuvent en tirer méme si cet aspect est a mes yeux
loin d’étre négligeable. Je n’aborderais donc pas ’enjeu de la gratuité a partir
du verbe avoir qui résume les individus a des consommateurs mais sous 1’angle
des rapports sociaux et de la prise de conscience pour chacun de son propre
role social. Je vais tenter de dire que ce concept est comme ces bouts de laine
qui dépassent d’'un pull : si on le tire c’est tout le pull-over qui peut finir par y

passer.

Nous avions, il y a de cela quelques années, avec Paul, Ariés avec Jean-
Louis Sagot-Duvouroux et ’ancienne municipalité de gauche d’Aubagne, tiré
de leur expérience de gratuité de I'acces aux bus que c’était les rapports aux
déplacements, donc a la ville et la notion de collectivité qui s’en trouvaient

transformés.



Pour moi, la grande portée de cette idée de gratuité est qu’elle nous tourne
vers « la valeur d’'usage » et nous dégage des valeurs marchandes et de la
rentabilité financiere qui 'accompagne. C’est la fonction méme des activités
professionnelles et sociales qui est posée dans d’autres termes. Ou si ’on
préfere, leur finalité. Si je prends ’exemple d’'un conducteur de bus, son
activité se limite-t-elle a transporter des usagers ou consiste-t-elle a favoriser
de la socialité ? Des fabricants de téléphone : construisent-ils des objets ou de
la mise en relation ? Méme s’ils ne se connaissent pas le chauffeur de bus, le
producteur de téléphone, 'enseignant, des ouvriers qui prennent le bus ne
cessent de se rendre mutuellement la vie possible. On ne vend plus sa force de
travail, on I’échange avec celle des autres. Débarrassés des échanges
marchands, nous ne produisons plus des objets et des services mais en

produisant des objets et des services, nous produisons de la société.

Ainsi, le concept de gratuité, si on n’en reste pas a des mesures
exceptionnelles mais si on veut I’étendre et le systématiser, si on en fait un
vecteur de mutualisation d’activités, ce concept implique de mettre en cause
l’accaparement des fruits du travail et les fondements du systéme capitalistes.
Il acquiert ainsi une dimension révolutionnaire en mettant en cause les

fondements verticaux actuels de la société.

Je m’explique : en changeant ainsi de sens, le travail nourrit alors le vrai
contrat social. Il n’est plus passé entre soi et une autorité nous surplombant et
médiatisant les rapports sociaux mais il est passé entre soi-méme et les autres
soi- mémes. Il devient horizontal- j’aurai ’occasion d’y revenir. Débarrassé de

ses aspects marchands, I’échange de services entre soi et la société, change la



place des individus dans cette société : ils en deviennent co-responsables. Est-
ce un hasard si les transports gratuits ou ceux ou il n’y a guere de controles ne
sont ni tagués ni détériorés ? Ils deviennent un bien commun et les usagers ne
sont plus de simples clients. En changeant de sens, le travail change la place
sociale du travailleur mais aussi de I'usager : I'un et 'autre ne sont plus
assujettis a la rentabilité financiere mais participent pleinement a produire de
la société- société qui ne vit que par des échanges réciproques de services

mutuellement rendus aux et aux autres.

Je continue a tirer mon fil. Ce qui est vrai pour les activités
professionnelles I’est pour presque toutes les pratiques sociales mises a part les
crimes et | ‘exploitation. Cela débouche sur une distinction entre apport social
et emploi. Des enseignants qui s’occupe d’enfants en bas age, c’est reconnu -
méme si ¢’est mal reconnu- comme une pratique sociale qui mérite
rémunération. Mais des grands parents ou des parents qui s’occupent des
mémes, ce ne serait pas une action sociale mais seulement domestique ? C’est
en cela que le mot emploi est idéologique. Non seulement il est réducteur mais
il porte-sans 'annoncer- la soumission des rapports d’exploitation : laouily a
emploi, il y a des employeurs et...des employés. Essayez de faire le méme

exercice verbal avec le mot travail.

Dans la mesure ou il faut bien que quel qu'un assure la dépense-et c’est en
cela que ce n’est pas gratuit- on trouve derriere I’absence de paiement a 1’acces
une logique qui est celle de la mutualisation des moyens. Elle rappelle
étrangement une définition que Marx fait du communisme : « De chacun selon

ses capacités a chacun selon ses besoins ». C’est déja ou si 'on préfere encore le



cas avec la Sécurité Sociale, avec ’Ecole ou I’éclairage public. Les gens qui n’ont
plus d’enfant en age d’aller a ’'Ecole ne demandent pas pour cela que I’'on

déduise les frais de scolarité de leurs impots.

Si nous nous en tenons au caractere social du travail, c’est-a-dire a la
coopération entre pans entiers de la société, a la mutualisation des efforts et
des intelligences pour vivre en société, les revenus ne sont plus fonction de
I’échange avec le temps passé dans I'entreprise mais la couverture de
I’ensemble des pratiques sociales. La richesse n’est pas la valeur monétaire
mais ce qui fait avancer la société et nous revenons a la valeur d’'usage. Le

dépassement du salariat est donc a ’ordre du jour.

Parler de la dimension sociale du travail ne se réduit pas a la somme des
travaux individuels mais inclue le fait que toutes les pratiques sociales se
cristallisent dans le moment qu’on a ’habitude d’appeler « travail ». Si on le
reconnait, je veux dire si on reconnait le « hors travail » pour ce qu’il est, , le
salaire dépasse I'espace recouvert par le temps passé dans I’entreprise. Il
recouvre le temps passé a vivre dans la société. Temps contribuant a la
production ou a la reproduction de société. C’est d’ailleurs déja le cas avec les
congés maternité, les congés payés qui se limitent rarement a du simple repos,
ou encore les heures syndicales payées. De méme les retraites ne sont pas du
salaire différé, argent que ’on met de c6té et qui ne sert que plus tard lorsque
I'on s’arréte de travailler mais financent d’autres pratiques sociales considérées
a tort, uniquement comme domestiques. Les cotisations versées servent tout de
suite a d’autres qu’a soi-méme. C’est de la mutualisation de cotisations qui

change la nature que 'on peut attribuer a la rémunération.



Je parlais d'un pull qui se détricote en en tirant un bout. Je reviens sur
I’horizontalité des rapports sociaux et du « contrat social » induits. Comment
ne pas tirer de ce principe comme conséquence qu’il ne peut y avoir
d’horizontalité des rapports liés au réle social tout ne demeurant dans le cadre
d’une verticalité des rapports de pouvoirs ? Comment concevoir qu’avoir
conscience de jouer un tel role ne s’accompagne pas de I’envie de maitriser
toutes les conditions de ses pratiques ? Méme les usagers, dans la mesure ou ils
prennent conscience que c’est I’échange de pratique qui leur donne droit a la
gratuité comment resteraient-ils dans un rapport marchand de clients passifs ?
Poursuivons : et si cette maitrise de ses pratiques dans toutes leurs diversités
devient la norme de la société comment s’imaginer qu’elle s’arrét a la porte des

pouvoirs institutionnels ?

Voila pour la portée révolutionnaire de la gratuité.

Qu’est-ce qui doit devenir gratuit ? C’est de maniere démocratique que le
choix doit se faire. Ce qui ressort des services publics a usage collectif est
fortement interrogé. Il y a des exemples de cantines scolaires gratuites, de
transports en commun, les livres scolaires...Mais a mon sens il ne suffit pas de
les multiplier. Pour I'instant, les caractéres trop épars et marginaux des
exemples existants empéchent de penser et de faire cohérence. Cest ce qui
explique que des municipalités de droite I'applique ponctuellement. Ce
caractere ponctuel renvoyant a I'idée de « faire du social ». Alors que si on
s’engage sur cette voie, on ne sait jusqu’ou elle nous menera. Ce que I'on peut
dire est qu’elle bouleverserait notre apport a la consommation. Dans la mesure

ou cela suppose que 'impo6t devienne mutualisation des moyens, cela suppose



confrontation démocratique pour choisir et certainement réticence a tout

gachis et abus.

Permettez-moi d’insister sur ce point : il existe une maniere de ne pas
attendre « le Grand Soir » de la Révolution qui peut étre récupérée. Comme
toutes les aspirations, tant qu’elles ne sont pas appuyées sur des fondements
clairs et pouvant étre appréhendé dans leur sens et partagés ces aspirations
représentent un carrefour qui peut déboucher sur deux réalités
diamétralement opposées. Tant que la gratuité reste dans I'ordre de la bonne
aubaine, comme toutes les idées émancipatrices, elle peut étre récupérée par
un systéme capitaliste dont I’extraordinaire plasticité en efface la nature. Dans
certains cas, la gratuité des cantines scolaires est présentée comme une aide et
non comme un échange de pratiques. Et nous sommes dans le registre de la
bonne aubaine. La distribution gratuite de pain par 'Empire romain n’a jamais
fait de cette institution une démocratie. Cela peut méme tourner des novations
en matiere de pratiques alternatives en leur contraire. Ainsi par exemple, cette
idée formidable du co-voiturage ; elle a pour base a la fois le refus des gachis et
une solidarité de fait au quotidien. Elle est devenue aussi le ferment de
I'ubérisation. J’évoquais les principes fondateurs de la Sécurité Sociale : « de
chacun selon ses moyens a chacun selon ses besoins », De ne pas avoir mis ce
principe en avant, nous avons avec la Sécurité Sociale des rapports analogues a
ceux que I'on a avec n’'importe quelle administration ou caisse, ette absence fait
perdre au phénomene sa portée révolutionnaire et il ne nous reste que le

« combien ca cofite », ce qui fait sa vulnérabilité d’aujourd’hui.



A la différence de la prose de Monsieur Jourdain, on ne fait pas la
révolution sans le savoir. Et cela pose en symétrie la méme question aux forces
politiques : apprendre a dégager I'essence de ce qui découle de modes et

comportements émergeants dans la société.

Comprenons-nous bien, il ne s’agit pas de tiédir ’adhésion au principe de
gratuité, bien au contraire, il s’agit d’en revendiquer toutes les implications.
C’est pourquoi je commencais mon propos par ne pas se situer dans I’avoir (je
parle du verbe) mais dans le cadre des rapports sociaux que cela implique. La
gratuité peut ainsi devenir un levier de prise de conscience qui commence a
modifier la culture politique ambiante. Mais, il y a un « mais » : cela suppose
que les acteurs de la gratuité et ce que ’on peut encore un peu appeler les
« bénéficiaires » s’approprient la cohérence de ce principe. Cest ce qui en fait

sa portée révolutionnaire.



