Marx, 200 ans, un auteur de I'émancipation, un auteur pour la Révolution

Résumé

La présente notice vise a la fois a la fois a présenter les fondements théoriques et méthodologiques
du marxisme et a discuter la cohérence interne entre théorie et méthode. C'est a ce titre qu’un
accent particulier est volontairement mis sur le marxisme analytique plutét que sur les débats de
I’aprés-guerre autour du marxisme. Le marxisme est apparu dans la deuxieme moitié du XIX® siécle,
avec les contributions de Karl Marx et Friedrich Engels, comme une conjonction entre une théorie
pour la transformation sociale et une contribution a des mouvements d’émancipation. Il s’est
présenté comme une synthése des courants les plus progressistes auxquels étaient alors parvenues
les sciences sociales: il a transformé la dialectique hégélienne en lui ajoutant des fondements
matériels a I'aide du socialisme francais et de I'économie politique britannique, il a construit la
perspective socialiste sur un fondement dialectique, et c’est dans cette optique qu’il a produit une
analyse critique du capitalisme a l'aide de I'économie politique classique. Aussi le socialisme
scientifique présente une théorie de I'histoire en général, le matérialisme historique, qui propose des
clés de compréhension de I'évolution historique sur une base matérielle, et une théorie du
capitalisme en particulier qui développe, autour d’une critique de I’économie politique classique, le
concept de plus-value et aboutit a une théorie du profit et des crises.



Le marxisme est congu comme une théorie sociale visant a expliquer et a transformer le monde a
partir des conditions matérielles d’existence de I'humanité. Le terme de marxisme est resté dans
I’histoire, et c’est pour s’opposer aux « marxistes » francais qui travestissaient sa pensée qu'il
affirmait a son gendre Paul Lafargue « Ce qu’il y a de certain c’est que moi je ne suis pas marxiste » (in
Engels 1882). Au-dela de la cette réplique provocatrice qui affirme en creux une défense de la
doctrine qu’il a construite, si le terme « marxisme » n’est pas incorrect, il n’est pas tout-a-fait
adéquat au sens ou il personnalise une pensée, et le nom attribué par Engels fut « socialisme
utopique ». Aussi, la préoccupation centrale de Marx, qui fut un enfant a la fois des Lumiéres et de la
révolution industrielle, était de comprendre la contradiction entre un développement prodigieux des
forces productives et la persistance de la misere pour la majeure partie de la population, de
découvrir les fondements du mode de production capitaliste et de le dépasser par la pensée afin de
construire les outils scientifiques pour s’y confronter. Cependant, compte tenu des circonstances
actuelles marquées, en cette premiére moitié du vingt-et-unieme siecle, par le constat que I'actualité
et la fertilité de I'ceuvre de Marx, et par extension du marxisme, ne va pas de soi, et est méme
fréquemment niée, nous pouvons nous demander quel intérét présente un travail portant sur
I'ceuvre de Marx. L'actuelle génération de jeunes chercheurs n’a pas pris part au riche débat sur le
marxisme au cours des années 1960 et 1970, et elle a connu la dislocation de I’'Union soviétique et de
sa zone d’influence, a ce jour la seule forme politico-économique d’ampleur internationale a s’étre
explicitement revendiquée du marxisme. Bien que l'on puisse a juste titre s’interroger sur la
légitimité d’une telle revendication, ce qui n’est pas ici notre préoccupation centrale, la disparition
de cet ensemble n’a pas été sans conséquence sur la perception du marxisme en tant qu’instrument
de compréhension et d’action sur le monde. Pourtant, c’est un texte de Marx — « Le caractere fétiche
de la marchandise et son secret » (Marx 1867a) — que les candidats a I'agrégation de philosophie en
2015 ont eu a examiner; de nombreux séminaires sont organisés, parmi lesquels « Marx au
XXI¢ siécle » une fois par semaine a La Sorbonne, « Lectures de Marx » une fois par semaine a 'ENS
Ulm; il existe une collection « Mille marxismes » aux éditions Syllepses... autant de faits qui
témoignent que I'ceuvre de Marx a toute sa place dans un travail académique. Précisément nous
tachons ici de nous détacher du contenu dogmatique parfois attribué au marxisme, pour le
considérer du point de vue de la fonction qu’il se fixe, étre une science, avec pour objectif I'’étude du
fonctionnement des sociétés, de leur évolution, de leurs contradictions, de leurs transformations.
Nous I'envisageons dans sa mécanique globale — « [q]uelques défauts qu’ils puissent avoir, c’est
I'avantage de mes écrits qu’ils constituent un tout artistique et je ne puis parvenir a ce résultat
qu’avec ma facon de ne jamais les faire imprimer, tant que je ne les ai pas tout entiers devant moi »
(Marx, 1964). La théorie de Marx n’est pas envisagée comme sortie ex nihilo d’'un cerveau génial
capable d’appréhender un mode social dans tous ses aspects. « Par son contenu, le socialisme
moderne est, avant tout, le produit de la prise de conscience, d’une part, des oppositions de classes
qui régnent dans la société moderne entre possédants et non-possédants, salariés et bourgeois,
d’autre part, de I'anarchie qui régne dans la production. Mais, par sa forme théorique, il apparait au
début comme une continuation plus développée et qui se veut plus conséquente, des principes établis
par les grands philosophes des lumiéres dans la France du XVIII° siécle. Comme toute théorie nouvelle,
il a da d’abord se rattacher au fonds d’idées préexistant, si profondément que ses racines plongent
dans les faits économiques » (Engels 1878). Il nous parait utile de préciser ici que si certains auteurs
estiment « controversé [le] traitement de Marx et Engels comme de vrais jumeaux » (Elster 1980),
nous nous associons a la remarque d’Antonio Labriola (1975) qui se considere « tellement crétin
qu[’il] ne voilt] pas de différence » entre Marx et Engels. A ce titre, il est intéressant de noter que
Marx écrivit a Engels la chose suivante (1864) : « Tu sais 1. que tout chez moi vient trés tard, et 2. que
je marche toujours dans tes empreintes ».

Depuis qu’il s’est constitué en tant que systeme de pensée, au cours de la deuxieme moitié du dix-
neuvieme siecle, le marxisme a toujours été, dans une mesure variable selon les périodes, lié au
mouvement ouvrier, aux luttes pour la transformation sociale. Marx et Engels furent a I'origine de la
fondation de I’Association internationale des travailleurs, aux cotés de Mikhail A. Bakounine (1814-



1876), Ferdinand Lassalle (1825-1864), James Guillaume (1844-1916)... Celle-ci réalisa pour la
premiere fois, de maniére partielle, le passage de la classe ouvriére d’une classe en soi a une classe
pour soi a I'échelle internationale, notamment avec la formation de syndicats. Le marxisme fut le
courant majoritaire de I'Internationale ouvriére, qui marqua le tournant du vingtieme siécle, avec
notamment Karl Kautsky (1854-1938), Gheorgi Plekhanov (1856-1918), Nikolai Boukharine (1888-
1938). Il fut 'unique courant de I'Internationale communiste, fondée en soutien a la Révolution
russe, avec Vladimir I. Lénine (1870-1924), Rosa Luxemburg (1871-1919), Karl Liebknecht (1871-
1919)... Ces regroupements constituerent un outil au service de la classe ouvriére, mais la
confrontation entre théorie et pratique ne fut pas sans contradictions, si bien qu’a I'aube de la
Premiere Guerre mondiale, I'Internationale ouvriére abandonna le mot d’ordre de révolution pour
une conception mécaniste et téléologique selon laquelle I'avenement du communisme serait
automatique, comme un processus naturel, transformant ainsi le mouvement du réel en une utopie,
et évacuant la nécessité de compréhension et d’action sur le réel. L'Internationale communiste fut
vaincue par son dogmatisme, qui eut pour conséquence de figer le marxisme en idéologie, le
transformer en son contraire et l'utiliser comme un instrument de domination. Cette faillite
s’exprima notamment sous la forme d’une interprétation simple et schématique de I'ceuvre de Marx.
Etant conscient de tracer a traits grossiers plusieurs décennies d’histoire mondiale, il ne nous semble
pas choquant d’affirmer qu’une telle fétichisation constitue un élément d’explication donnée a
I'identification souvent faite, a la fois entre la pratique politique de I'Union soviétique a partir du
milieu des années 1920 et le marxisme, et entre la disparition de I'Union soviétique et I'échec du
marxisme. Paradoxalement, |'affaiblissement puis la disparition de ces deux Internationales dotées
d’une influence massive, qui renvoient a I'absence d’une direction de rechange qui pit bénéficier
d’une audience internationale de masse, ont ouvert un espace pour une pensée marxiste extérieure
a celle professée par les dirigeants officiels. Ainsi, de nombreux auteurs s’en revendiquant en tant
gu’héritage intellectuel se sont a divers degrés détachés de la bureaucratie de Moscou et de ses
penseurs officiels. Outre les marxistes soviétiques opposés a la ligne officielle, notamment regroupés
autour de Léon Trotsky, de nombreux intellectuels, majoritairement originaires d’Europe
continentale, se sont élevés contre la forme dogmatique attribuée au marxisme, parmi lesquels on
peut citer Gyorgy Lukdcs, Karl Korsch, Antonio Gramsci, I'école de Francfort — avec notamment Max
Horkheimer, Theodor Adorno, Herbert Marcuse —, ou encore Louis Althusser et Jean-Paul Sartre qui,
bien que plus ou moins étroitement liés au Parti communiste francais, se détacherent, sous des
modes spécifiques, de la ligne officielle.

Le marxisme est congu ici comme une science sociale et Marx (1894) précise que « toute la science
serait superflue si I'apparence et I'essence des choses se confondaient ». La vérité scientifique ne se
juge pas a I'expérience quotidienne, une description n’est pas une explication, et la science a pour
but de dévoiler I'essence dissimulée par |'apparence. « Lafagcon de voir du bourgeois et de
I’économiste vulgaire [..] provient de ce que, dans leur cervelle, ce n’est jamais que la forme
phénoménale immédiate des rapports qui se refléte et non leur cohérence interne. D’ailleurs, si tel
était le cas, qu’aurait-on encore besoin en général d’une science ? » (Marx 1867b. Souligné par Marx).
Par exemple, un salarié parait récompensé de l'intégralité de son effort, ce qui est réfuté par Marx
avec la théorie de la plus-value. Pourtant, de ce point de vue, la stabilité sociale suppose que les
exploités n’aient pas conscience de leur exploitation. Ainsi, la contradiction entre réalité et
apparence surgit dans un conflit social, dans I'inadéquation entre la théorie, qui vise a produire des
pensées en accord avec la réalité, et la pratique, qui a pour but de produire des réalités en accord
avec la pensée. Alors, seule une révolution sociale est en mesure d’unifier pratique et théorie, et
ainsi d’abolir la séparation entre réalité et apparence, ce qui conduirait a supprimer la nécessité
d’une science sociale. C'est en s’appuyant sur les pensées les plus développées du XIX® siécle, qui
correspondaient alors aux trois pays les plus avancés (Allemagne, France, Grande-Bretagne) que
Marx a construit sa théorie (1). Cela I'a conduit a dégager une théorie de I'histoire (2) et une théorie
économique (3). « Ces deux grandes découvertes: la conception matérialiste de I’histoire et la
révélation du mystere de la production capitaliste au moyen de la plus-value, nous les devons a Marx.



C’est grdce a elles que le socialisme est devenu une science » (Engels 1891). Depuis le déces de Marx
et Engels, les débats sur l'interprétation marxiste de vastes sujets ont été foisonnants. Toutefois, et
parce que I'exercice impliquerait des choix arbitraires, faute de pouvoir développer tous ces débats,
nous nous attacherons ici aux textes de Marx et Engels.

1. Les sources du marxisme

Le marxisme peut étre présenté comme « la synthése de la pensée allemande, de la pensée francaise
et de la pensée anglaise » (Kautsky 1907). Sur le mode de la « triarchie européenne » (Hess 1841),
trois nations représentaient au XIX® siécle la civilisation moderne, elles sont associées a trois champs
du savoir : la philosophie allemande (Hegel, Feuerbach...) était dialectique et idéaliste, I'’économie
politique britannique (Smith, Ricardo...) offrait une analyse du capitalisme, le socialisme francais
(Saint-Simon, Fourier...) proposait une perspective : « [lle prolétariat allemand est le théoricien du
prolétariat européen, tout comme le prolétariat anglais en est ’économiste, et le prolétariat frangais
le politicien » (Marx 1844). C’est ainsi que Marx a successivement construit une méthode a partir du
mode dialectique d’analyse, en Allemagne avant son premier exil en 1843 (a), élaboré une
perspective avec les idées socialistes en France ou il vécut de 1843 a 1845 (b) et analysé le
capitalisme a partir de I’économie politique classique en Angleterre ou il résida de 1849 a sa mort en
1883 (c). En outre, rares sont les penseurs significatifs qui n’ont pas été étudiés par Marx et n’ont pas
nourri sa pensée a un certain degré (Aristote, Bastiat, Bentham, Darwin, Hobbes, Hume, Kant, Locke,
Mill, Platon, Rousseau, Sismondi...).

a. Philosophie post-hégélienne : la construction d’une méthode

C'est parce que le capitalisme était au dix-neuviéme siécle moins développé en Allemagne qu’en
France et surtout qu’en Angleterre que la bourgeoisie allemande avait peu de pouvoir et s’est
surtout tournée vers la pensée pure et I'art. La figure philosophique dominante était alors Georg
W.F. Hegel et c’est en s’appuyant sur sa dialectique que Marx a envisagé de construire une méthode
critique et révolutionnaire. « Apprendre et connaitre le dialectique est de la plus haute importance. I
est en général le principe de tout mouvement, de toute vie et de toute manifestation active dans
I'effectivité. De méme, le dialectique est aussi I'dme de toute connaissance vraiment scientifique
» (Hegel 1817). Pour Hegel comme pour Marx, le progrés suit un processus dialectique, au sens ou
I’état donné d’un systéme contient et présuppose les états ultérieurs. Le systéme hégélien est
envisagé par Marx et Engels comme mettant fin a la philosophie classique, en construisant un
systeme qui comprend toutes les philosophies antérieures. « Cette philosophie allemande moderne a
trouvé sa conclusion dans le systeme de Hegel, dans lequel, pour la premiére fois — et c’est son grand
mérite — le monde entier de la nature, de I’histoire et de I’esprit était représenté comme un processus,
c’est-a-dire comme étant engagé dans un mouvement, un changement, une transformation et une
évolution constants, et ou I'on tentait de démontrer I'enchainement interne de ce mouvement et de
cette évolution. (Engels 1891).

La logique dialectique ne s’oppose donc pas a la logique formelle aristotélicienne, mais elle la
compléte, de méme que la dynamique compléte la statique. La logique formelle est la premiere
forme historique rigoureuse de pensée du réel. Elle est une image fixe de la matiére, qui est en
perpétuel mouvement, et construit des catégories. Toutefois, elle ne permet pas seule de rendre
compte du réel dans son aspect dynamique, et d’articuler les catégories dans leur mouvement et leur
contradiction, de tenir compte du changement, de constater qu’avec le temps une chose, un concept
peut se modifier, en qualité comme en quantité. La logique formelle en tant que telle, c’est-a-dire
comme approche unique de la réalité, contient des aspects métaphysiques, et elle a besoin d’étre
associée a la logique dialectique. « La logique dialectique, a 'opposé de I'ancienne logique, purement
formelle, ne se contente pas comme celle-ci d’énumérer les formes du mouvement de la pensée, c’est-
a-dire les diverses formes du jugement et du raisonnement, et de les accoler les unes aux autres sans
aucun lien. Elle déduit au contraire ces formes I'une de I'autre, elle les subordonne les unes aux autres
au lieu de les coordonner, elle développe les formes supérieures a partir des formes



inférieures » (Engels 1925). La méthode dialectique est un mode d’appréhension de la réalité, qui la
concoit de facon dynamique, comme une triade these-antithése-synthése. Il existe une tension
permanente, qui se résout a travers le dépassement ou la synthése qui intégre tous les éléments
précédemment en conflit dans une unité supérieure, et ainsi de suite. La philosophie de Hegel est le
point culminant de la dialectique dans sa forme spirituelle, et Marx a proposé une dialectique
matérialiste, consacrée a I'explication des phénomeénes sociaux. « C’est le mérite de Marx [...] d’avoir
le premier remis en valeur la méthode dialectique oubliée, sa liaison avec la dialectique hégélienne
comme sa différence d’avec elle et d’avoir en méme temps appliqué cette méthode, dans le Capital,
aux faits d’une science empirique, I’économie politique » (Engels 1925).

Pour Hegel, le déroulement de I'histoire est tel que I'esprit mondial développe sa conscience de soi,
et le véhicule de cette croissance est a chaque instant une culture (géographiquement localisée).
Cette culture stimule la croissance de la conscience de soi de Dieu, et donc de la conscience de soi de
I'humanité, et elle meurt lorsqu’elle a généré plus de croissance qu’elle ne peut en contenir. Les
cultures, esprits de sociétés distinctes, sont les unités du développement historique auxquelles
s’applique le principe dialectique. Ainsi, par exemple, la civilisation de I'Europe médiévale se
perfectionne a travers ses arts visuels, sa conception de la nature, sa religion, sa littérature, et ainsi
de suite, et elle est alors pleinement consciente d’elle-méme ; rien n’est caché et, en conséquence, a
une étape de son développement, I'Europe médiévale était mdre pour sa transformation en I'Europe
proto-moderne de la Renaissance. Pour résumer la philosophie hégélienne de I'histoire en une
phrase I'histoire est I’histoire de I'esprit mondial et, de maniére dérivée, de la conscience humaine,
qui connait une croissance de la connaissance de soi, dont la motivation et le véhicule sont
une culture, qui périt lorsqu’elle a stimulé plus de croissance qu’elle n’en contient.

La philosophie hégélienne a permis un progres considérable dans I'articulation des catégories, mais la
pensée de Hegel est idéaliste, le développement étant concu comme autonome, comme une
téléologie dirigée vers I'ldée absolue, qui correspond a I'aboutissement du savoir et donc du
développement de I'humanité. « Hegel était idéaliste, ce qui veut dire qu’au lieu de considérer les
idées de son esprit comme les reflets plus ou moins abstraits des choses et des processus réels, il
considérait a l'inverse les objets et leur développement comme de simples copies réalisées de
I’ »‘Idée’ » existant on ne sait ou dés avant le monde » (Engels 1891). De ce fait, sa conception de
I’histoire est idéaliste et elle ne permet d’étudier le mouvement des catégories concréetes du réel que
dans la mesure ou elles ne sont qu’un produit de I'idéal, ce que réfute Marx et, « une fois démélée la
totale perversion caractéristique de l'idéalisme allemand du passé, il fallait forcément revenir au
matérialisme ; mais — notons-le — non pas au matérialisme purement métaphysique, exclusivement
mécanique du XVIIF siécle » (Engels 1891). Marx se fonde sur le matérialisme — celui de Bacon,
Hobbes, Locke... —, selon lequel I'étre détermine la pensée, et il transcende « I‘antinomie entre
matérialisme et idéalisme » (Lénine, 1908), qui ne sont pas des positions en soi mais ne prennent
sens que dans le contexte de la pratique philosophique, ce qui le conduit a dépasser la dialectique
hégélienne. Engels (1886) concoit le monde réel tel qu’il se présente, avec pour but de « sacrifier
impitoyablement toute lubie idéaliste impossible a concilier avec les faits considérés dans leurs
propres rapports et non dans des rapports fantastiques ». Marx et Engels ont enrichi mutuellement le
matérialisme et la philosophie classique allemande.

C'est précisément dans le cadre des « jeunes hégéliens », parmi lesquels David Strauss (La vie de
Jésus, 1838), Ludwig Feuerbach (L’essence du christianisme, 1841), Max Stirner, L’unique et sa
propriété (1844), que Marx a participé au débat visant a extraire le contenu révolutionnaire de la
pensée hégélienne. Contrairement aux « vieux hégéliens » pour qui la formule « tout ce qui est réel
est rationnel » signifie que le réel doit étre conservé parce qu’il est rationnel, les « jeunes hégéliens »
jugent que l'expression « tout ce qui est rationnel est réel » signifie que le monde n’étant pas
rationnel, il doit étre transformé. Aussi la critique par les « jeunes hégéliens » de I'oppression se
limitait essentiellement a une critique de la religion. « La religion est le soupir de la créature
opprimée, I’éme d’un monde sans cceur, comme elle est I'esprit des conditions sociales d’ot I'esprit



est exclu. Elle est I'opium du peuple » (Marx 1843a). Pour Mary, il n’est pas suffisant de critiquer la
religion, il est indispensable de critiquer et transformer la cause fondamentale de la domination, a
savoir les rapports économiques : « Une fois qu’on a découvert que la famille terrestre est le secret de
la famille céleste, c’est la premiére désormais dont il faut faire la critique théorique et qu’il faut
révolutionner dans la pratique » (1845b). Engels admet « une reconnaissance pleine et entiére de
linfluence qu’eut sur [eux] Feuerbach, plus que tout autre philosophe post-
hégélien. [...] L’enthousiasme  fut général: nous flimes tous ~momentanément des
“feuerbachiens” » (1886). Toutefois la méthode d’analyse ne se limite pas a un systeme de pensée
qui fournit une forme toujours valable, quel que soit le contenu, et Marx propose une dialectique
matérialiste, au sens ou le développement des idées se fait de maniere dialectique mais pas
autonome. « Ce n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur étre ; c’est inversement leur
étre social qui détermine leur conscience » (1859). La conception de [|'histoire de I|’ancien
matérialisme, incarné a son niveau le plus élaboré par la philosophie de Ludwig Feuerbach, est
essentiellement pragmatique en ce qu’elle juge tout d’aprés les mobiles de I'action. Il considere
comme causes premieres les forces motrices idéales, sans examiner les forces motrices de ces forces
motrices. Or, « I'inconséquence ne consiste pas a reconnaitre des forces motrices idéales, mais a ne
pas remonter plus haut jusqu’a leurs causes déterminantes » (Engels 1886). Pour Marx et Engels, ce
matérialisme est limité, il comporte méme des tendances métaphysiques, puisqu’il étudie le monde
comme un ensemble de choses et non comme un ensemble de processus. Or le mouvement est le
mode d’existence de la matiere, et I'objet d’une science est de découvrir la loi de ce mouvement, ce
que Marx exprime dans sa premiére thése sur Feuerbach: « Le principal défaut de tout le
matérialisme passé — y compris celui de Feuerbach — est que I'objet, la réalité, le monde sensible n’y
sont considérés que sous la forme d’objet ou d’intuition, mais non pas en tant qu’activité concréte
humaine, en tant que pratique, pas de facon subjective » (Marx 1845b. Souligné par Marx). Toutefois
une telle approche était justifiée : d’abord étudier les choses avant d’étudier les processus et les
modifications qui s’opérent en elles. Les mobiles apparents ne sont pas les causes derniéres des
événements historiques et, derriere ces mobiles, il existe d’autres puissances déterminantes.
Elucider les causes motrices est la seule facon de comprendre I'histoire, énonce la troisieme thése
sur Feuerbach: « La doctrine matérialiste qui veut que les hommes soient des produits des
circonstances et de I’éducation, que, par conséquent, des hommes modifiés sont des produits d’autres
circonstances et d’une éducation modifiée, oublie que ce sont précisément les hommes qui modifient
les circonstances et que I’éducateur a besoin lui-méme d’étre éduqué » (Idem).

Aussi, la dialectique trouve avec Marx et Engels une base matérielle, fondée sur la critique
matérialiste de Hegel par Feuerbach : la pensée humaine n’est pas le point de départ, elle procede de
la vie sociale, qui procéde de la biologie, qui procéde elle-méme de matiére-énergie, chaque niveau
de la réalité étant apparu successivement et devant étre analysé en découvrant ses propres lois. Pour
Marx et Engels, la dialectique est révolutionnaire, représente un progres significatif de la
connaissance, au sens ou elle fournit des outils pour conceptualiser le mouvement historique et
s'oppose a la métaphysique. « Les philosophes n’ont fait qu’interpréter le monde de différentes
maniéres, ce qui importe c’est de le transformer » (Marx 1845b). Les concepts d’unité des contraires
et de mouvement conduisent a admettre que chaque chose s’oppose potentiellement a soi-méme et
progresse par contradictions. On peut parler d’auto-mouvement du réel, et le développement est
lutte des contraires. Ce mouvement est un mouvement vers le progres : « Toutes les conditions
historiques qui se sont succédé ne sont que des étapes transitoires dans le développement sans fin de
la société humaine progressant de l'inférieur vers le supérieur » (Engels 1886). Avec la notion de
mouvement, quelque chose peut étre soi-méme et son contraire a deux étapes différentes. Les
contraires se confondent et la contradiction est potentiellement présente a toutes les étapes de
développement. Tout ce qui est reconnu comme vrai ne I'est qu’a 'intérieur de certaines limites, au-
dela desquelles le vrai peut devenir faux, I’essentiel inessentiel, le réel irréel... « Tout est et n’est pas
car tout est fluent, tout est sans cesse en train de se transformer, de devenir et de périr » (Engels
1891. Souligné par Engels). Il s’agit de débarrasser la philosophie hégélienne de son idéalisme pour la



rétablir sur un fondement matériel, tout en valorisant son potentiel subversif, a travers la méthode
dialectique. « Bien que Hegel [...] défigure la dialectique par le mysticisme, ce n’en est pas moins lui,
qui en a le premier exposé le mouvement d’ensemble » [Idem]. En ce sens, la logique de Hegel est un
traité sur la méthode. La société humaine possede sa propre logique de développement, sa propre
histoire et sa propre science, tout comme la nature. La propriété de la matiere est le mouvement. La
science de la société doit donc étre mise en accord avec la base matérialiste. L'étre est indépendant
de la conscience et la précede, les idées sont subordonnées aux faits, la conscience est la forme la
plus développée de la matiere, et la vérité de la connaissance n’est plus une question dogmatique
mais un enjeu pratique. La connaissance n’est donc vraie que si elle permet I'action et la pensée n’a
de sens que si elle est comprise dans les processus matériels dans lesquels elle s’inscrit. Avec le
matérialisme dialectique, cette philosophie réintegre la science et la pratique. Une vérité ne peut
exister que par rapport a la réalité matérielle, a la pratique sociale, qui sert de fondement a la
connaissance, et le connaitre est compris comme un sous-ensemble de I’agir. Il est donc question de
réaliser la philosophie dans l'action politique ou, tout du moins, dans I'analyse de catégories
concretes.

De méme que le point de départ du biologiste est I'étude de la cellule, Marx commence Le
Capital par I'analyse de I'’élément le plus simple et le plus répandu de la société capitaliste, c’est-a-
dire la marchandise, et il en analyse les contradictions et le développement. Nous pouvons alors
évoquer un triple renversement : du sujet a I'objet de connaissance, de la réalité spirituelle a la
réalité matérielle, de la spéculation a I'action révolutionnaire de transformation du monde matériel.
Il ne s’agit plus d’imaginer des enchainements dans I'esprit, mais dans les faits. En d’autres termes,
Marx et Engels de ont souhaité « régler [leurs] comptes avec [leur] conscience philosophique
d’autrefois [...] sous la forme d’une critique de la philosophie post-hégélienne » (Marx 1859), au sens
ou « chez [Hegel] [la dialectique] marche sur la téte ; il suffit de la remettre sur les pieds pour lui
trouver la physionomie tout a fait raisonnable » (Marx 1867a). Aussi il est possible d’affirmer que le
matérialisme dialectique n’est pas simplement la méthode du marxisme, mais est le marxisme lui-
méme, avec la conjonction de la forme et du contenu. Il se définit par son objectif, c’est-a-dire une
analyse critique du réel, caractérisé par une démarcation entre classes. |l est au service de la pratique
qui est, dans ce cadre, la pratique révolutionnaire de la classe exploitée, le prolétariat, au service de
I’humanité.

Marx conserve donc un rapport dialectique a Hegel, en débarrassant la dialectique de I'idéalisme,
incapable de rendre compte de la réalité concrete d’une maniere concréte. Le matérialisme
dialectique n’a pas été développé comme une science donnée une fois pour toutes, mais en relation
avec la praxis. Lénine (1923) suggérait d’ailleurs « d’organiser I'étude systématique de la dialectique
de Hegel d’un point de vue matérialiste ». La pensée est le reflet du mouvement réel, au sens ol ce
ne sont pas les idées qui ont engendré l'univers réel mais c’est au contraire I'univers réel (en
mouvement, en transformation, en évolution) qui a engendré ’homme et ses idées, nées, évoluées
et mortes sous la pression de sa propre évolution sociale. Les hommes sont ainsi le produit des
circonstances, mais ce sont également les hommes qui modifient les circonstances. En d’autres
termes, les hommes choisissent leurs buts, «ils poursuivent uniquement leur intérét
particulier » (Marx 1845a), ils font leur histoire, mais dans des circonstances qu’ils ne choisissent
pas, « dans des conditions directement données et héritées du passé » (Marx 1852).

b. Socialisme utopique : I’élaboration d’un projet

Pour Marx, dans la mesure ou on ne peut se contenter d’interpréter le monde, et ou il est question
de le transformer, la philosophie ne peut suffire en tant qu’outil d’émancipation. C'est la raison pour
laquelle la construction d’une perspective s’aveére une tache nécessaire, d’ou le développement d’un
lien avec le socialisme. Si Marx entra en relation avec la deuxieéme source et partie constitutive du
marxisme a I'occasion de son exil en France, il avait déja noué des liens avec le socialisme utopique
en Allemagne durant sa jeunesse. « Le fouriériste Ludwig Gall vivait a Trier [la ville natale de Marx]
pendant que Marx était au lycée (1830-1835) [...] le baron Von Westphalen [le futur beau-pére de



Marx] [...] se tenait certainement informé des idées politiques et sociales les plus récentes et il
communiquait son enthousiasme a Karl » (Evans 1975). La France était alors le pays ou les luttes
politiques étaient les plus avancées, ce qui renforga la conviction de Marx que toute lutte de classes
est une lutte pour le pouvoir politique. C’'est en particulier sur les notions de travail, de progrés, de
classes développées par Saint-Simon, sur celles de salariat, d’association des travailleurs formulées
par Fourier que Marx s’appuya pour construire sa théorie politique en complément a son contenu
philosophique, notamment en formulant la proposition que ce n’est pas la loi ni I'Etat qui forment Ia
société, mais au contraire c’est la société, née du processus économique, qui construit la loi et I’Etat
selon ses besoins. Dans les premiéres décennies du XIX® siécle, ces auteurs ont convoqué toutes les
disciplines — économie, sciences, philosophie, sociologie encore balbutiante — pour dessiner une
société harmonieuse d’ou la violence serait bannie et ol le progrés ne se développerait pas aux
dépens des travailleurs. lls sont alors apparus comme l'incarnation la plus aboutie des principes
fondés par les philosophes des Lumiéres au XVIII® siécle, a une période historique ol la bourgeoisie
naissante se présentait comme candidat a la domination sociale face a la noblesse. La raison fut alors
opposée a la métaphysique qui tenait lieu d’idéologie a la classe féodale dominante. C'est a ce titre
que « ce régne de la raison n’était rien d’autre que le régne idéalisé de la bourgeoisie [...] ; et que
I’Etat rationnel, le contrat social de Rousseau ne vint au monde, et ne pouvait venir au monde que
sous la forme d’une République démocratique bourgeoise » (Engels 1891). Thomas Munzer en
Allemagne, les niveleurs (dont Richard Overton, John Lilburne, William Walwyn) en Angleterre,
Gracchus Babeuf en France en étaient I'incarnation la plus avancée du XVI® au XVIII® siécle, et ils
trouverent leur expression dans le cadre du capitalisme naissant avec le projet socialiste porté dans
la premiére moitié du XIX® siécle par des auteurs comme Henri de Saint-Simon, Charles Fourier,
Robert Owen, défenseurs d’une représentation d’une société meilleure, débarrassée de I'injustice et
de la misére manifestes du capitalisme, et dont le mode de fonctionnement se voulait rationnel car
planifié, plutdét que conduit par le marché et donc anarchique et irrationnel, comme [I'était le
capitalisme.

Saint-Simon (1760-1825), enfant de la Révolution frangaise, qui incarnait la victoire de la grande
masse active contre la minorité dominante, formula une opposition de classe, entre les travailleurs —
paysans, ouvriers mais aussi bourgeois — et les oisifs — nobles et clergé. Il fut également le premier a
faire apparaitre la perspective de la transformation du gouvernement politique des hommes en une
administration des choses, et donc de I'abolition de I'Etat, qui constitua un énoncé central de la
théorie de Marx et Engels. « Le gouvernement des personnes fera place a I’'administration des choses
et a la direction de la production. La société libre ne peut pas tolérer un Etat entre elle et ses
membres »(Engels 1881). De méme que Marx était frappé par le contraste entre le développement
prodigieux des forces productives provoqué par la révolution industrielle et la misére persistante
d’une grande majorité de la population, Charles Fourier (1772-1837) dénoncait la médiocrité des
conditions d’existence, a la fois matérielles et morales, générées par le capitalisme, dénoncant de la
sorte les promesses non tenues des philosophes des Lumiére. Il fut également le premier a énoncer
que « le degré d’émancipation de la femme est la mesure naturelle de [I'’émancipation
générale » (1808). Il proposa une division en phases historiques qui préfigura le matérialisme
historique : sauvagerie, barbarie, patriarcat, civilisation, la derniére correspondant au capitalisme. Il
concevait ainsi que toute période historique se transformait, avec d’abord une phase ascendante
puis une phase descendante. Quant a Robert Owen (1771-1858), nourri de la pensée des auteurs
matérialistes des Lumiéres, c’est de la révolution industrielle, qui a transformé la production dans
des proportions inédites, qu’il est un descendant, et il concevait ce développement des forces
productives comme une impulsion permettant d’ouvrir la voie vers une nouvelle organisation fondée
sur le propriété commune et tournée vers le bien-étre commun. Des transformations emblématiques
comme la limitation du travail des femmes et des enfants, l'unification du syndicalisme,
I'introduction des sociétés coopératives... portent la signature de Robert Owen (sur les socialistes
utopiques, voir Lichtenberg 1898).




Reste que pour ces auteurs, le socialisme est concu comme « I'expression de la vérité, de la raison et
de la justice absolues » (Engels 1891) indépendamment du contexte social. C'est pourquoi ce
socialisme était condamné a I'utopie, ce qui signifie en particulier qu’il était non dialectique, au sens
ou il n’offrait aucune explication du capitalisme qui démontre comment il se transformerait et
générerait le socialisme comme son propre successeur, dont il contient les composantes de
I’émergence. Marx cherche a l'inverse a construire une science, qui s'oppose a l'utopie, pas a l'utopie
comme un réve inaccessible mais a I'utopie comme un modele de société élaboré en I'absence de
moyens pour y parvenir. A cet égard il nous parait remarquable que le titre original du texte d’Engels
Socialisme utopique et socialisme scientifique, publié en 1880 avec trois chapitres d’Anti-Diihring, soit
Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaf (Le développement du socialisme de
I'utopie a la science). Le titre francais en I'occurrence implique une importante perte d’information
par rapport au titre allemand, puisqu’il masque que le socialisme était utopique avant d’étre
scientifique. Le probléme des utopiques ne fut donc pas leur exces d’optimisme quant aux
éventuelles possibilités et perspectives. Marx et Engels étaient au moins autant optimistes ; a ce titre
ils ne pouvaient pas (ce qu’ils ne firent pas) accuser les utopiques d’étre utopiques au sens d’étre
trop optimistes. En revanche, les socialistes étaient utopiques dans la mesure ou ils n’étaient pas
dotés d’une conception réaliste du mode d’émergence du socialisme ; ils ne voyaient pas qu’il devait
étre produit par la réalité sociale elle-méme.

Pour une approche dialectique de la question du capitalisme il est nécessaire de formuler un énoncé
de la maniére par laquelle le socialisme en est un produit, une conséquence de sa propre
transformation, dans la mesure ou le capitalisme contient les présupposés du socialisme. Aussi les
socialistes francais offraient une critique spécifique du capitalisme, mais leur critique était
moralisatrice et non dialectique ; elle présentait les probléemes et les irrationalités générés par le
capitalisme mais n’indiquaient pas en quoi le capitalisme porte les germes du socialisme comme son
successeur. Une telle conception utopique de la pratique revenait ainsi a reproduire le modeéle
mécanique du changement a partir de I'extérieur. Il est utopique, et de la sorte non dialectique,
d’envisager que I'apparition du socialisme consisterait a se débarrasser du capitalisme, a faire table
rase pour construire une nouvelle société a partir d’'un environnement vierge, comme un ingénieur
qui démolit un immeuble pour en élever un nouveau. Un ingénieur attribue une nouvelle forme a la
réalité, contrairement a une sage-femme, qui libére la forme qui se développe au sein de la réalité.
Par conséquent, pour Marx, contrairement aux socialistes utopiques, la transformation socialiste ne
consiste pas simplement a supprimer la misere pour le prolétariat, mais a la supprimer par le
prolétariat, celui-ci étant la force créée par le capitalisme qui va précisément le renverser. « Si les
maitres d’école de la bourgeoisie allemande ont noyé les grands philosophes allemands et la
dialectique dont ils étaient les représentants dans le bourbier d’un sinistre éclectisme, au point que
nous sommes contraints de faire appel aux sciences modernes de la nature pour témoigner de la
confirmation de la dialectique dans la réalité-nous, les socialistes allemands sommes fiers de ne pas
descendre seulement de Saint Simon, de Fourier et d’'Owen, mais aussi de Kant, de Fichte et de
Hegel » (Engels 1881).

Alors que la pensée socialiste utopique permit a Marx de construire un projet, c’est a I'étude de
I’économie classique qu’il doit des outils pour analyser la capitalisme, a partir duquel ce projet
pourrait étre réalisé.

c. Economie classique : une analyse de I'existant

C’est apres avoir pris conscience que la superstructure repose sur des rapports économiques, parfois
qualifiés d’infrastructure pour filer la métaphore, que Marx s’attache a étudier I'économie, ce qui a
fait I'objet de son ceuvre principale Le capital. 1l a étudié le développement du capitalisme depuis
I’émergence de I'’économie marchande, I’échange simple, jusqu’a la grande production. L'application
de la méthode dialectique a I'analyse du capitalisme ne pouvait donc pas étre réalisée tant que
manquait une troisieme partie constitutive: une analyse de la dynamique économique du
capitalisme. Ce fut I'appropriation intellectuelle majeure de I'exil final de Marx, en Grande-Bretagne,



ou il étudia I'’économie politique classique. « J’'entends par économie politique classique toute
économie qui... cherche a pénétrer I'ensemble réel et intime des rapports de production dans la
société bourgeoise, par opposition a I'économie vulgaire qui se contente des apparences » (Marx
1867a). Il avait déja commencé a lire les économistes classiques lorsqu’il était a Paris, mais cette
étude fut considérablement approfondie a Londres, en particulier au British Museum ou il se rendait
qguotidiennement pour étudier. C'est en Grande-Bretagne que le capitalisme était alors le plus
développé au XIX®siécle, en raison de sa situation géographique et surtout de son statut de
puissance coloniale qui lui conféraient une position économique dominante.

Précisément Marx, tout comme Engels, a vécu les dernieres années de sa vie a Londres ou il se
confronta a la pensée des auteurs du courant classique en économie, dont Adam Smith, que Marx
inclut parmi « les économistes dont il vaut la peine de parler », mais aussi Ricardo a qui Marx attribue
la vertu d’avoir « forc[é] la science a renoncer a sa vieille routine, a se rendre compte [...] jusqu’a quel
point la science [...] correspond au fondement sur lequel repose la connexion intime, la véritable
physiologie de la société bourgeoise ». Il le congoit comme le seul théoricien authentique, qui congoit
I’économie politique « sous la forme de la scientificité [...] comme le systéme de concepts qui énonce
I’essence interne de son objet ». Pour Ricardo, le capitalisme est le mode le plus avantageux pour la
création de richesses, et « Il lui est absolument indifférent que le développement des forces
productives tue de la propriété fonciére ou tue des travailleurs » (Marx 1910). Pourtant, il est le
porteur involontaire de I'émergence d’une pensée critique en économie, au sens ou il dévoile
I’antagonisme de classe ; il a a ce titre été dénoncé comme le « pére du communisme » (Carey 1848).
S’il ne formule pas de théorie de la production comme Mary, il fait apparaitre que le conflit social se
présentait alors sous forme de trois classes, les travailleurs qui percoivent un salaire, les capitalistes
qui touchent un profit, et les propriétaires terriens qui préléevent une rente. Il présente une théorie
de la valeur, affirmant que le travail consacré a la production de marchandises est a la source de la
valeur d’échange, développant ainsi une théorie du travail incorporé selon laquelle la valeur du
capital se mesure par la quantité de travail qui lui est incorporée, chaque travail étre pouvant étre
congcu comme un multiple du travail simple. Il a également esquissé une théorie de la baisse du taux
de profit comme conjonction de sa loi des rendements décroissants et de la loi d’airain sur les
salaires.

Toutefois I’économie politique classique, méme si elle est bien plus subtile que son successeur
« néoclassique » — le courant marginaliste, alors naissant quand Marx le qualifiait d’« économie
vulgaire », qui présente le capitalisme comme un systéme naturellement autoreproducteur promis a
une réussite durable —, était non dialectique, alors que pour Marx la production et la reproduction de
la vie matérielle constituent la base de I’évolution de toutes les sociétés. L'économie classique
décrivait bel et bien un développement du capitalisme mais il n’aboutit pas, pour Ricardo comme
pour Malthus, a une forme supérieure d’économie, mais a un « état stationnaire », au niveau duquel
cesse le développement. Marx a reformulé I'analyse classique pour montrer que la concurrence
capitaliste s’abolit elle-méme en créant des entreprises a caractére implicitement social dans
lesquelles le capitaliste devient obsoléte, si bien qu’a part sa suppression, peu de choses sont
nécessaires pour établir le socialisme. Il n’est pas exagéré d’affirmer que, pour Marx et Engels, le
socialisme est ce que le capitalisme a fait de lui-méme, moins la classe capitaliste.

d. Nécessité mutuelle des trois sources

Nous envisageons le marxisme comme un dépassement de ces courants, une interpénétration
dialectique entre éléments théoriques de compréhension sociale et éléments pratiques de
transformation sociale. Par conséquent, la praxis, c’est-a-dire une correspondance entre théorie et
pratique, développée par Marx dans sa critique des philosophies hégélienne et post-hégélienne, fait
entierement partie du marxisme; elle peut se manifester par I'engagement politique des
intellectuels marxistes, mais elle est surtout I'analyse concréte de situations concretes, c’est-a-dire
I’étude de catégories concrétes a I'aide d’instruments théoriques eux-mémes issus de cette réalité
concréte. Les marxistes n’envisagent pas la pratique intellectuelle abstraite du contexte social,



historique et politique. La théorie de Marx peut ainsi étre congue comme la théorie du prolétariat,
comme une totalisation de I'histoire européenne. Les fondements du marxisme sont le dépassement
de I'économie politique anglaise a l'aide de la dialectique matérialiste vers une exigence de
transformation sociale. Alors que I'Angleterre apportait la documentation économique, Ia
philosophie allemande la meilleure méthode pour déterminer I'objet de Ila science sociale
contemporaine, la Révolution francaise, dont les socialistes utopiques sont les descendants,
démontre la nécessité de poser, y compris théoriquement, la question du pouvoir politique. C'est
ainsi que le socialisme scientifique se congoit comme la synthese et le dépassement de la pensée
anglaise, la pensée francaise et la pensée allemande. La philosophie hégélienne déprécie les
fondements matériels de I'existence, le socialisme francais et I'’économie politique britannique sont
nécessaires pour les rétablir. Le socialisme francais donne une vision d’'un monde meilleur mais, sans
dialectique, repose sur des principes jugés comme universellement valides, en réalité
métaphysiques. L'économie politique britannique peut ainsi servir a la production d’une application
réaliste de I'idée du capitalisme afin de concevoir le socialisme comme I'avenir. L'idéalisme allemand,
qui pouvait représenter I’histoire comme une succession d’états de la conscience, fut corrigé par
I'accent porté sur le monde existant par le socialisme frangais et par I'économie politique
britannique, unifiés par Marx a l'aide de l'idée dialectique révolutionnaire tirée de la philosophie
allemande. En découle la nécessité d’une critique sociale. Le socialisme scientifique se distingue du
socialisme utopique par une perception de soi, au sens ou il se comprend, ce dont celui-ci était
incapable, comme l'incarnation d’une étape du développement au cours de laquelle il apparait,
étape ou les contradictions du capitalisme sont profondes et le mouvement ouvrier significatif. Il se
comprend comme la conscience de ce mouvement, plutot que comme inspiré par des idéaux
universels. Par conséquent, il cherche la solution aux contradictions du capitalisme dans le processus
par lequel le capitalisme se transforme lui-méme. Lassalle résume brutalement cela en écrivant a
Marx qu’il est « un Ricardo devenu socialiste et un Hegel devenu économiste » (1851).

Le capitalisme fut de la sorte intégré dans le cadre dialectique utilisé par Hegel pour décrire les
sociétés, gouverné a la fois par un principe d’auto-développement et d’auto-destruction, d’auto-
transcendance vers une forme supérieure. C’est en généralisant cette logique d’auto-transformation
que Marx congut la théorie du matérialisme historique qui préserve la structure de la philosophie
hégélienne de I'histoire tout en en modifiant le contenu, en la rendant matérialiste. Elle n’est plus
celle des idées mais celle de la production matérielle, elle n’est plus celle de I'esprit mondial mais
celle du pouvoir productif. L'unité du développement n’est plus une culture mais une structure
économique. Pour reformuler en des termes matérialistes la phrase par laquelle nous résumions la
philosophie de I'histoire de Hegel, I'histoire est I’histoire de lindustrie humaine, qui connait une
croissance du pouvoir productif, dont la motivation et le véhicule sont une structure économique, qui
périt lorsqu’elle a stimulé plus de croissance qu’elle n’en peut contenir.

De méme que les économistes sont les représentants scientifiques de la classe bourgeoise, de méme
les socialistes et les communistes sont les théoriciens de la classe prolétaire. Tant que le prolétariat
n’est pas encore assez développé pour se constituer en classe, que, par conséquent, la lutte méme du
prolétariat avec la bourgeoisie n’a pas encore un caractére politique, et que les forces productives ne
se sont pas encore assez développées dans le sein de la bourgeoisie elle-méme, pour laisser entrevoir
les conditions matérielles nécessaires a I'affranchissement du prolétariat et a la formation d’une
société nouvelle, ces théoriciens ne sont que des utopistes qui, pour obvier aux besoins des classes
opprimées, improvisent des systémes et courent aprés une science régénératrice. Mais a mesure que
I’histoire marche et qu’avec elle la lutte du prolétariat se dessine plus nettement, ils n’ont plus besoin
de chercher de la science dans leur esprit, ils n‘ont qu’a se rendre compte de ce qui se passe devant
leurs yeux et de s’en faire I'organe. Tant qu’ils cherchent la science et ne font que des systémes, tant
qu’ils sont au début de la lutte, ils ne voient dans la misére que la misére, sans y voir le cété
révolutionnaire, subversif, qui renversera la société ancienne [ce qui revient a dire qu’il leur manque
I'idée dialectique]. Dés ce moment, la science produite par le mouvement historique, et s’y associant



en pleine connaissance de cause, a cessé d’étre doctrinaire, elle est devenue révolutionnaire. (Marx
1847. Souligné par Marx)

En ce sens, la pensée marxiste est parvenue a « monter sur les épaules des géants » (Newton), elle se
présente comme la continuité des enseignements des plus grands penseurs de la philosophie, de
I’économie politique, du socialisme, et c’est en ce sens que le marxisme « est le successeur légitime
de tout ce que I'humanité a créé de meilleur au XiX siécle : la philosophie allemande, I'économie
politique anglaise et le socialisme francais » (Lénine 1913). Ainsi, non sans lien avec le
développement de la classe ouvriére, la science s’associe au mouvement historique et peut étre
envisagée comme révolutionnaire avec le socialisme scientifique.

2. Une conception matérialiste de I'histoire

L'homme se distingue de I'animal en ce qu’il produit consciemment ses propres moyens de
subsistance — « ce qui distingue dés I'abord le plus mauvais architecte de I’abeille la plus experte, c’est
qu’il a construit la cellule dans sa téte avant de la construire dans la ruche » (Marx 1867a). C'est ainsi
par I'’étude du mouvement historique de la classe ouvriére pour son émancipation que Marx parvint
a en dégager la portée historique et élabora le matérialisme historique, une analyse dialectique
matérialiste de I'histoire. « Ainsi I'idéalisme était chassé de son dernier refuge, la conception de
I’histoire ; une conception matérialiste de I’histoire était donnée et la voie était trouvée pour expliquer
la conscience des hommes en partant de leur étre, au lieu d’expliquer leur étre en partant de leur
conscience, comme on lavait fait jusqu’alors » (Engels 1891). Nous employons indifféremment
« matérialisme historique » et « conception matérialiste de I’histoire », et nous acceptons la
remarque d’Etienne Balibar (1965), selon qui« dans I’expression “matérialisme historique”,
“matérialisme” ne signifie rien d’autre que science, et I'expression est rigoureusement synonyme de
“science de I’histoire” ». |l s’agit de se doter d’une lecture scientifique du mouvement historique (a)
afin de développer une interprétation de I’évolution des sociétés (b).

a. Une compréhension scientifique de I'histoire

Le matérialisme de Marx s’appuie sans ambiguité sur la théorie de I’évolution biologique. « Darwin a
attiré I'attention sur I’histoire de la technologie naturelle, c’est-a-dire sur la formation des organes
des plantes et des animaux considérés comme moyens de production pour leur vie. L’histoire des
organes productifs de ’lhomme social, base matérielle de toute organisation sociale, ne serait-elle pas
digne de semblables recherches ? |...] La technologie met a nu le mode d’action de ’homme vis-a-vis
de la nature, le proces de reproduction de sa vie matérielle et, par conséquent, I'origine des rapports
sociaux et des idées ou conceptions intellectuelles qui en découlent » (Marx 1867a). Dans son éloge
funébre a Marx, Engels affirmait que « [d]le méme que Darwin a découvert la loi du développement
de la nature organique, de méme Marx a découvert la loi du développement de [I’histoire
humaine » (Engels 1883). Toutefois si le matérialisme historique est évolutionnaire, il se distingue du
darwinisme d’une part en ce que I'évolution ne se fait pas de maniére lente et progressive mais par
des ruptures, et d’autre part en ce que « ‘analyse des formes économiques ne peut s’aider du
microscope ou des réactifs fournis par la chimie ; I'abstraction est la seule force qui puisse lui servir
d’instrument » (Marx 1867a).

La dialectique de la société n’est pas d’essence différente de la dialectique de la nature, au sens ou
I’'homme peut utiliser les lois de la nature a son profit, seulement il ne peut pas les changer. Par
contre, les lois de la société, les lois de I'histoire, sont elles-mémes des produits de I'activité
historique de I'humanité, et en tant que telles sont transitoires. C'est en appliquant la méthode
dialectique a I'histoire des sociétés humaines que Marx et Engels ont esquissé une science de
I’histoire, a laquelle la tradition a donné le nom de matérialisme historique — I’expression n’était pas
employée par Marx, pas plus que matérialisme dialectique. Le matérialisme historique cherche a
expliquer I'existence (et la succession) de différents types de sociétés humaines a partir du concept
de « mode de production », de l'unité contradictoire de forces productives et de rapports de
production. La théorie de [I'histoire de Marx apparait dans plusieurs de ses ceuvres, en



particulier L’idéologie allemande (1845) et, d’'une maniére synthétique, dans la Préface de
la Contribution a la critique de I'’économie politique (1859). Elle se veut non idéaliste et fondée sur
une contradiction entre forces productives et rapports de production. Le passage suivant en résume
les traits majeurs : « Le mode de production de la vie matérielle conditionne le processus de vie social,
politique et intellectuel en général. Ce n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur étre ;
c’est inversement leur étre social qui détermine leur conscience. A un certain stade de leur
développement, les forces productives matérielles de la société entrent en contradiction avec les
rapports de production existants, ou, ce qui n’en est que I’expression juridique, avec les rapports de
propriété au sein desquels elles s’étaient mues jusqu’alors. De formes de développement des forces
productives qu’ils étaient ces rapports en deviennent des entraves. Alors s’ouvre une époque de
révolution sociale. Le changement dans la base économique bouleverse plus ou moins rapidement
toute I’énorme superstructure » (Marx 1859).

Dans toute société divisée en classes, les formes sociales (rapports de production) sont dissimulées
par un contenu matériel (forces productives). Les forces productives sont issues du travail humain, et
les rapports de production sont eux-mémes produits par I’humanité au cours méme de son activité
productive, ils correspondent a une étape déterminée du développement de sa capacité de
production. Les forces productives peuvent étre congcues comme ce qui est utilisé pour produire.
Elles revétent a la fois une dimension objective, les moyens de production, eux-mémes constitués de
matieres premieres (les objets du travail) et d’'instruments de production (les outils du travail), qui
constituent du travail mort et donc du capital constant, et une dimension subjective, la force de
travail, qui est du travail vivant et donc du capital variable. Toutefois, elles ne sauraient se limiter a
une grandeur quantitative dans la mesure ou elles constituent également une catégorie historique,
sociale, économique et un enjeu de la lutte de classes. Il est donc évident que le développement des
forces productives, a savoir de la capacité a produire plus de biens matériels, et a maitriser la nature,
comporte des aspects quantitatifs mesurables (par exemple en termes de productivité), mais il n’est
pas réductible a une quantité. Il s’inscrit dans des rapports sociaux de production entre les
producteurs et les non-producteurs, pour qui ils produisent et a I'autorité desquels ils sont soumis.
L'ensemble de ces rapports constitue la structure économique et chaque mode de production se
distingue par une configuration spécifique des rapports de production avec deux classes sociales
principales.

b. Une théorie de I’évolution historique

Chaque période historique, a savoir chague mode de production, est marquée par un type particulier
de rapports de production, avec un mode spécifique de distribution du surplus. Aussi, nous pouvons
distinguer, de maniére relativement schématique au sens cette figure ne saurait s’adapter a toutes
les régions ni a toutes les époques , les trois modes de production traversés par I'humanité depuis
I'apparition de I'histoire. La premiere forme historique d’exploitation, I'esclavage, fut celle de
I'antiquité, avec des rapports entre maitres et esclaves. Le surplus consistait alors en la différence
entre la totalité de la richesse créée par les esclaves et les ressources nécessaires a satisfaire les
besoins élémentaires des esclaves. L'esclavage correspond a un faible niveau de développement des
forces productives, au sens ol |'esclave travaille le moins possible. Des rapports sociaux fondés sur
I’esclavage existent donc, sous les formes les plus diverses, pendant tout un stade du développement
historique de I’humanité, au cours duquel les forces productives sont tres peu développées. Celles-ci
se développent peu a peu et entrent alors en conflit avec les rapports sociaux esclavagistes, ainsi
gu’avec les idéologies, religions, philosophies qui les justifient et en démontrent la « nécessité ».

La deuxieme forme historique d’exploitation fut le servage, associé au mode de production féodal,
les deux principales classes étant les serfs et les seigneurs. La société féodale se distingue par une
petite production individuelle, avec des moyens de production adaptés pour une consommation
rapide par le producteur lui-méme ou par le seigneur féodal. Le surplus se présente comme une part
de la quantité produite par les serfs remise aux seigneurs, sous forme d’impot.



Enfin, la troisieme forme historique d’exploitation est le salariat, associé au capitalisme. L'industrie se
transforme, d’abord avec la coopération simple et la manufacture ; les moyens de production, qui
étaient jusqu’a présent dispersés en ateliers, se concentrent, et le capitaliste apparait en tant que
propriétaire des moyens de production ; il sapproprie les produits, en fait des marchandises, et
s’approprie le produit social. Le producteur étant séparé des moyens de production, il est contraint
au salariat, et I'opposition de classe se structure entre prolétariat et bourgeoisie. Le supplément de
richesse correspond a la plus-value dégagée par les salariés au cours du processus de production, qui
est la différence entre la valeur de la production et la valeur de la force de travail, a savoir les salaires
versés aux travailleurs. Une révolution prolétarienne impliquerait la résolution des contradictions, au
sens ol |'appropriation du pouvoir par le prolétariat impliquerait que les moyens de production
sociaux deviennent propriété commune. Les hommes, enfin maitres de leur propre socialisation,
deviennent aussi par |a méme maitres de la nature et donc libres.

La différence entre modes de production dépend essentiellement du mode d’extraction de la
richesse par la classe dominante au détriment de la classe dominée qui la crée. Ces rapports sont le
fondement de toute la société, sur lequel s’éléve une superstructure, qui correspond aux institutions
non économiques qui permettent de garantir I'existence et la stabilité de la structure économique.
En d’autres termes il s’agit des structures juridiques/idéologiques qui vivent ou meurent selon
gu’elles soutiennent ou pas les rapports de production permettant le développement des forces
productives. Il s’agit d’abord du droit et de I'appareil politique, auxquels correspondent certaines
formes de prise de conscience. L’Etat n’est donc pas concu comme neutre et donc fétichisé mais
comme l'incarnation de rapports sociaux a un moment donné. Il est le produit de la division de la
société en classes, ce qui signifie qu’il n'a pas existé de tout temps. Dans les « sociétés
archaiques » (Morgan 1877), il n’existait pas d’Etat et le corps social était organisé sur le mode de
I’égalité entre membres de la tribu — le communisme primitif. « Sans soldats, gendarmes ni policiers,
sans noblesse, sans rois ni gouverneurs, sans préfets ni juges, sans prisons, sans proces, tout va son
train régulier. [...] Bien que les affaires communes soient en nombre beaucoup plus grand que de nos
jours [...] on n’a quand méme nul besoin de notre appareil administratif vaste et compliqué » (Engels
1884).

C’est ainsi que les classes sociales, et donc I'Etat comme superstructure nécessaire au maintien des
rapports sociaux, ne sont apparues qu’avec le développement des forces productives permettant un
surplus social. Précisément I'accumulation de richesses permise par I'apparition de I'élevage et de
I'agriculture a conduit a la premiere division de la société en classes, I'esclavage. C’'est ainsi pour
empécher les conflits que I'Etat est apparu comme un corps spécial répressif, au sens du Léviathan
(Hobbes). Aussi, ce sont les conflits et les contradictions internes d’une société déterminée qui, par la
lutte de classes, générent une « révolution sociale » transformant la superstructure afin d’autoriser
un développement supérieur des forces productives. C'est ainsi que la lutte entre patriciens et
plébéiens a provoqué I'effondrement de I'empire romain face aux invasions germaniques, que la
révolution de 1789 a permis a la bourgeoisie de renverser I'Etat monarchique. Ainsi s’esquisse
I’histoire de I’humanité congue a la fois comme I'histoire de la lutte des classes et I'histoire d’'une
succession de concordances et de discordances entre forces productives et rapports de production,
schématisée par Marx avec quatre types successifs de mode de production : asiatique, antique,
féodal, capitaliste. Chaque mode de production, chaque systeme de rapports de production et
d’idéologie naft pour développer plus loin les forces productives, puis devient un frein, une entrave a
leur développement. C'est ainsi que la théorie de I'impérialisme énonce qu’a une certaine étape
(début du XX° siécle), le capitalisme a atteint la fin de sa période de développement historique et
entre dans sa phase dégénérescente, celle des « guerres et des révolutions » (Lénine 1916).

3. Une critique de I’économie politique

C'est a I'occasion de la crise de 1857 que Marx prit conscience de la nécessité de construire une
théorie économique pouvant servir de socle a son projet émancipatoire pour les travailleurs, dont
chacun, contraint de « porte[r] sa propre peau au marché [,] ne peut s’attendre qu’a une chose : étre



tanné [par] 'homme aux écus » (1867a). Le Capital est sous-titré Critique de I’économie politique, ce
qui correspond a une critique des théories économiques justifiant le capitalisme, en vue de dégager
une théorie supérieure permettant une critique révolutionnaire du capitalisme. Il se fixe pour objectif
de dégager les mécanismes moteurs du mode capitaliste de production, dont une particularité
centrale par rapport au féodalisme et a I'esclavagisme est que la contrainte dans I’extraction du
surplus n’est pas apparente. Il s’agit de déterminer les rapports de production qui existent
réellement derriére les concepts, au sens ou I'économie est concue comme I'anatomie d’une société.
Les fondements économiques du marxisme sont le dépassement de I’économie politique britannique
a I'aide de la dialectique matérialiste, dans une optique de transformation sociale. Aussi les hommes
ont un double rapport, un rapport des hommes avec la nature et un rapport des hommes entre eux.
L’histoire, le travail, la production sont un rapport entre I’homme et la nature. Le développement des
besoins de I’humanité a conduit I'humanité a produire ses propres moyens de subsistance, et donc a
travailler, c’est-a-dire transformer la nature. « Le premier fait historique est donc la production des
moyens permettant de satisfaire ces besoins » (Marx 1845a). L’activité humaine s’explique donc par
les besoins et non par la pensée. « Avec I’lhomme, nous entrons dans I’histoire [...] I'activité historique
la plus essentielle des hommes, celle qui a élevé les hommes de I'animalité a I'humanité [...] la
production sociale » (Engels 1925). Le travail est la condition fondamentale premiere de toute vie
humaine. Aussi I'homme transforme la nature a travers une collectivité ; c’est en ce sens qu’il est un
étre social. L'activité économique se fait dans le cadre d’une société déterminée, un mode de
production déterminé, avec des rapports de production déterminés, « des rapports de production
correspondant a un degré de développement déterminé de leurs forces productives
matérielles » (Marx 1859). Aussi il s’appuie la théorie de la valeur construite par les économistes
classiques (livre | du Capital), de laquelle il extrait la plus-value (a), ce qui le conduit a une loi de
baisse tendancielle du taux de profit (livre Il du Capital) (b) et a une théorie des crises (c).

a. Théorie de la valeur

C’est dans une large mesure a la contribution d’Adam Smith et de David Ricardo que Marx emprunte
la loi de la valeur, selon laquelle le travail est a la source de I'enrichissement, et il y découvre une loi
interne, la loi de la plus-value. Elle est propre au capitalisme, et elle met en exergue sa contradiction
fondamentale, entre une production de plus en plus sociale et une appropriation de plus en plus
privée des moyens de production. Ceci s’exprime a travers la loi de la baisse tendancielle du taux de
profit. La loi de la valeur est I'expression abstraite des rapports sociaux, elle est la forme sociale la
plus simple, la plus élémentaire de la richesse. « La richesse des sociétés dans laquelle régne le mode
de production capitaliste s’‘annonce comme une immense accumulation de marchandises. L’analyse
de la marchandise, forme élémentaire de cette richesse, sera par conséquent le point de départ de
nos recherches » (Marx 1867a). La marchandise est dotée d’un double caractére : d’'une part elle a
une valeur d’usage, au sens ou elle satisfait un besoin social, en tant que travail humain concret. Or,
la valeur d’usage ne suffit pas a qualifier une marchandise, puisqu’il est possible pour une chose
d’étre utile, d’étre un produit du travail humain, et de ne pas étre une marchandise, par exemple
cueillir des fleurs. D’autre part une marchandise est une valeur d’échange. « Pour produire des
marchandises, [un producteur] doit non seulement produire des valeurs d’usage, mais des valeurs
d’usage pour d’autres, des valeurs d’usage sociales » (Marx 1867a). Ce produit du travail doit étre
échangé, ce qui nécessite un taux d’échange, c’est-a-dire une valeur d’échange, qui est la forme
concrete que prend la valeur d’une marchandise.

Déterminée de maniere objective, la valeur peut étre mesurée par un étalon, a savoir un élément
commun que détiennent toutes les marchandises. Il s’agit du travail, au sens abstrait, ramené a sa
composante simple, dont le travail complexe est un multiple. Aussi le double caractére de la
marchandise correspond au double caractere du travail : le travail concret correspond a I'activité
productive concrete et crée des valeurs d’usage, il est la forme de manifestation du travail abstrait
qui abstrait crée des valeurs — sa seule qualité est sa quantité, a savoir une dépense de force de
travail humaine commune a tous les travaux. Alors que le travail concret désigne une activité



spécifique, le travail décrit I'activité de travailler commune a tout type de travail. Il constitue la
substance de la valeur. Aussi, la valeur d’une marchandise est le temps de travail abstrait
socialement nécessaire a sa production. « Le temps socialement nécessaire a la production des
marchandises est celui qu’exige tout travail, exécuté avec le degré moyen d’habileté et d’intensité et
dans des conditions qui, par rapport au milieu social donné, sont normales » (Marx 1867a). Cette
précision est décisive, au sens ou elle signifie que la valeur de la marchandise d’'un producteur
inefficace sera supérieure a la valeur de la marchandise du producteur moyen, et par conséquent, il
subira une perte puisque la marchandise sera vendue a un prix équivalent a la valeur de la
marchandise du producteur moyen. Enfin, la valeur d’échange est I'expression monétaire de la
valeur.

La forme de la valeur s’est d’abord présentée sous son caractére simple, avec le troc ol des valeurs
d’usage s’échangeaient contre des valeurs d'usage, c’est-a-dire des marchandises contre des
marchandises (M;-M,). Ici les marchandises M; et M, sont de valeur équivalente. L'échange est
proportionnel a la quantité de travail socialement nécessaire, c’est-a-dire que les deux marchandises
en contiennent autant. C'est I'apparition d’un important surplus qui a conduit les communautés a
développer les échanges, si bien que des marchandises ont été spécialement produites pour
I’échange, et un équivalent général a émergé, d’abord sous forme d’une monnaie-marchandise
dotée d’une valeur d’usage et d’une valeur distinctes, puis sous la forme de monnaie, dont la valeur
d’usage est exclusivement de mesurer la valeur. « La marchandise spéciale [...] devient marchandise
monnaie ou fonctionne comme monnaie » (Marx 1867a). Il s’agit de la forme équivalent de la valeur
(M;-A-M,), qui devient sa forme développée lorsqu’elle est généralisée a I'ensemble des
marchandises.

L'argent devient capital lorsque qu’une marchandise et un processus permettant une augmentation
de la valeur. Aussi une somme d’argent (A) sera utilisée pour se procurer une marchandise (M) qui
sera transformée en une autre marchandise (M’) d’une valeur supérieure (A’). Il s’agit de la formule
générale du capital (A-M-A’). La particularité du capitalisme est qu’en passant de A a A’ 'argent
devient capital, et c’est au cours du processus de production que la marchandise se transforme de M
en M’, qu’elle crée plus de valeur qu’elle n’en colte. La force de travail est précisément la
marchandise qui permet d’accroitre la valeur, au sens ou la richesse qu’elle crée est supérieure a sa
valeur. On peut ainsi décomposer la formule générale du capital en A-M...P...M’-A’. Autrement dit, le
capitaliste doté de la somme A se procure de la force de travail (du travail vivant qui transmet de la
valeur au processus de production, donc du capital variable) et des moyens de production (matiéres
premieres et instruments de production, c’est-a-dire du travail mort ; ils incorporent du travail, qui a
été nécessaire pour les produire ; ils ne créent pas de valeur supplémentaire, mais transmettent de la
valeur aux marchandises ; ils sont du capital constant), qui ensemble constituent M, afin de produire
une nouvelle marchandise M’ d’une valeur A’ supérieure a A. Ici il est utile de noter que la monnaie
n’est pas neutre mais contient, en tant que marchandise, des rapports sociaux de production. « La
valeur, c’est-a-dire le quantum de travail humain, [...] est exprimée en imagination par le quantum de
la marchandise monnaie qui codte précisément autant de travail » (Marx 1867a). La marchandise qui
crée la valeur (la différence entre A et A’) en passant de M a M’ est la force de travail, dont la valeur
est inférieure a celle de la marchandise qu’elle crée.

Précisons a présent que la valeur de la force de travail ne correspond pas au minimum de
subsistance, comme le défend Ferdinand Lassalle avec la loi d’airain sur les salaires, en référence a
Goethe. De méme que la surpopulation n’est pas absolue (Malthus) mais relative aux besoins de la
classe capitaliste, il est faux d’affirmer que le niveau de salaire correspond strictement a la
subsistance — on retrouve aussi cette formulation chez Ricardo. La valeur force de travail inclut bien
une composante physique correspondant au renouvellement de la force de travail mais aussi, et c’est
ce qui distingue 'homme de I'animal et qui fait que ’homme construit son histoire, une composante
historique, sociale et géographique, qui inclut I’éducation publique (au-dela de la simple



reproduction) et donc la limitation du travail des enfants, le salaire différé sous des formes diverses
de prestations sociales, les congés payés... qui sont tous des enjeux de la lutte de classes.

« La forme salaire [...] fait [...] disparaitre toute trace de la division de la journée en travail nécessaire
et surtravail » (Marx 1867a). La valeur d’'une marchandise se décompose en capital constant (le
travail mort accumulé, la valeur transmise a la marchandise), capital variable (la valeur de la force de
travail, le travail vivant correspondant au travail nécessaire) et plus-value (qui correspond a la valeur
extraite du surtravail, c’est-a-dire le travail non rémunéré). La partie relativement stable de la valeur
de la force de travail est sa composante physique, alors que sa composante socio-historique est
beaucoup plus fluctuante, et sa variation reflete le rythme de la lutte de classes, via I’évolution du
taux d’exploitation (rapport entre plus-value et capital variable). La classe capitaliste cherche a
diminuer le travail nécessaire, pendant laquelle la classe travailleuse produit son propre salaire, et a
augmenter le travail gratuit, pendant lequel le travailleur produit de la plus-value pour le capitaliste.
Autrement dit, celui-ci cherche a augmenter la plus-value, soit en augmentant la durée du travail
sans modifier la durée du travail nécessaire, c’est-a-dire en augmentant la durée du travail total ou
en bénéficiant des économies d’échelle avec le travail en équipe (plus-value absolue), soit en
diminuant la durée du travail nécessaire par I'augmentation de la productivité (plus-value relative).
Une telle pratique exerce un impact sur le taux de profit.

b. Loi de la baisse tendancielle du taux de profit

En substituant du capital au travail, c’est-a-dire en remplagant la force de travail par des instruments
de production, dans lI'objectif d’améliorer sa plus-value, la classe capitaliste va se heurter a la
contradiction fondamentale du capitalisme, produit d’une séparation entre d’une part une
production de plus en plus socialisée, et d’autre part une appropriation privée des moyens de
production par de moins en moins de capitalistes. Il s’agit de la loi de la baisse tendancielle du taux
de profit, la«loi la plus importante de toute I’économie politique moderne » (Marx 1894). En
cherchant a augmenter sa plus-value individuelle en ayant recours a des moyens de production plus
efficaces, un capitaliste individuel contribue a une diminution de la plus-value sociale — celle de
I’ensemble de la classe capitaliste. En d’autres termes, des actes individuels rationnels peuvent avoir
une conséquence sociale non souhaitable. Trois rapports sont fondamentaux ici :

— le taux d’exploitation (ou taux de plus-value), rapport entre surtravail et travail nécessaire, soit
pl/v,

— le taux de profit, rapport entre richesse produite et richesse accumulée, soit pl/(c+v),

— la composition organique du capital, rapport entre capital constant et capital variable, c’est-a-dire
entre travail mort et travail vivant, soit c/v.

Ce que cherche a maximiser le capital n’est pas la valeur nouvellement produite « d’aprés sa mesure
réelle », soit le taux d’exploitation, mais « par rapport a lui-méme en tant qu’il en est la
présupposition » (Marx 1858), soit le taux de profit (valeur créée par le capital investi). Le principe de
la loi de la baisse tendancielle du taux de profit est que, toute chose égale par ailleurs, une
augmentation de la composition organique du capital — c’est-a-dire une augmentation du capital
constant (travail mort) par rapport au capital variable (travail vivant) — implique une diminution du
taux de profit ; il est possible d’avoir a la fois une augmentation en valeur absolue et une diminution
réelle. Autrement dit, une augmentation de la quantité de travail et une diminution de la partie
consacrée au travail nécessaire implique une diminution de la richesse produite par rapport a la
richesse accumulée (taux de profit). « [I]/ faut bien que cet accroissement progressif du capital
constant sur le capital variable ait nécessairement pour résultat une baisse graduelle du taux de profit
général, le taux de la plus-value ou encore le degré d’exploitation du travail par le capital restant les
mémes » (Marx 1894). L’antagonisme qui apparait ici est qu’au lieu d’économiser du travail humain,
d’autoriser une réduction du temps travaillé, au rythme de la hausse de la productivité, cette
augmentation du travail mort par rapport au travail vivant crée une armée industrielle de réserve
(chémeurs) qui exerce une pression a la baisse sur les salaires et rend possible des crises de



surproduction, temporairement résolues par la destruction d’une partie du capital. Il est important
de noter ici que la concurrence n’est pas a l'origine de la loi, elle ne fait que les réaliser. « Vouloir
expliquer ces lois simplement a partir de la concurrence, c’est avouer qu’on ne la comprend
pas » (Marx 1858).

Il nexiste cependant pas d’application linéaire, mécanique a la baisse du taux de profit, et il existe
des moyens de lutter contre cette baisse, et c'est pourquoi on parle de baisse
tendancielle. « Comment expliquer que cette baisse n’ait pas été plus importante ou plus rapide ? Il a
fallu que jouent des influences contraires, qui contrecarrent et suppriment I’effet de la loi générale et
lui conferent simplement le caractére d’une tendance. C’est pourquoi nous avons qualifié la baisse du
taux de profit général de baisse tendancielle » (Marx 1894). Marx répertorie ces contre-tendances en
six ensembles, qui peuvent a la fois des faits systémiques et des outils a disposition des capitalistes.
Certains aggravent directement la situation de la classe ouvriére, d’autres sont plus hétérogénes.

(i) Il peut s’agir d’augmenter le degré d’exploitation du travail (pl/v), ce qui peut correspondre a une
augmentation de la durée du travail (plus-value absolue), a une intensification du travail (plus-value
relative), a une modification de la constitution de la valeur de la force de travail, en faisant par
exemple travailler des catégories de travailleurs moins bien rémunérés, a des économies d’échelle
provoquées par le travail en équipe...

(ii) Il est également possible de diminuer la valeur de la force de travail (v) ou de diminuer le salaire
en-dessous de la valeur de la force de travail, en réduisant la valeur des subsistances nécessaires a
I’entretien du travailleur, ou en faisant en sorte que tel ou tel bien n’entre pas dans la formation de
la valeur de la force de travail, via I'utilisation de main-d’ceuvre clandestine — moins exigeante en
termes de besoins —, I'entrave des luttes salariées, par exemple avec la diminution des libertés
syndicales, la réduction du salaire différé (retraites, remboursements de santé...), de la qualité de
I’enseignement...

(iii) La surpopulation relative (chdmage), qui constitue une armée industrielle de réserve, joue un
role de pression a la baisse sur les salaires (v). « La création de cette surpopulation est inséparable du
développement de la productivité du travail, qui se traduit par la baisse du taux de profit, et le
développement de cette productivité I'accélére » (Marx 1894).

(iv) La baisse du prix des éléments du capital constant (c) peut également contrer la tendance a la
baisse du taux de profit. « La méme évolution qui fait s’accroitre la masse du capital constant par
rapport au capital variable fait baisser la valeur de ces éléments par suite de I'accroissement de la
productivité du travail, et empéche ainsi que la valeur du capital constant, qui pourtant s’accroit sans
cesse, n‘augmente dans la méme proportion que son volume matériel, c’est-a-dire que le volume
matériel des moyens de production mis en ceuvre par la méme quantité de force de travail » (Marx
1894). Il s’agit notamment de la valeur des matieres premieres.

(v) Le commerce permet de réaliser un bénéfice supplémentaire (pl) sur d’autres capitalistes plus
faibles. Aussi la classe capitaliste a besoin d’élargir ses frontiéres pour aller extraire de la plus-value
dans des pays ou la valeur de la force de travail est plus faible. « L’extension du commerce extérieur,
qui était a la base du mode production capitaliste a ses débuts, en est devenue le résultat, a mesure
que progressait la production capitaliste, en raison de la nécessité inhérente a ce mode de production
de disposer d’un marché toujours plus étendu » (Marx 1894).

(vi) Le développement du capital par actions permet enfin d’élargir le champ de I'accumulation en
développant le capital financier.

Aussi, la plus-value est extraite dans la production, mais la marchandise doit étre vendue pour que
cette plus-value soit réalisée. Le secteur commercial ne crée pas en soi de plus-value, mais il permet
d’en assurer la transformation en profit. Il permet I'accumulation du capital. Ce qui pour Marx
distingue le mode capitaliste de production est que la production de la plus-value est sa fin
immédiate et son moteur déterminant. Le capital produit du capital, et il ne le fait que dans la



mesure ou il produit de la plus-value. C’'est ainsi qu’une fois produite, la marchandise est vendue afin
que la plus-value soit réalisée, sous forme de profit, qui sera égal a la plus-value si le prix est égal a la
valeur. Le prix est ainsi I'expression monétaire et déformée de la valeur, et dans tous les cas, la
somme des plus-values est égale a la somme des profits, et la somme des prix est égale a la somme
des valeurs, mais elles peuvent étre différentes dans une branche donnée, a un moment donné. Si
par exemple, dans une branche, le taux de profit est supérieur au taux de profit moyen (égal a la
moyenne des plus-values), les capitaux afflueront et les taux de profit s’égaliseront (loi de I'offre et
de la demande). La loi de la valeur ne disparait pas pour autant, parce que la plus-value est donnée,
acquise dans le processus de production ; |3, seule la répartition entre branches est modifiée.

Cette loi conduit Marx a formuler I'appréciation que les crises sont une composante structurelle du
capitalisme.

c. Théorie des crises

Marx n’a pas écrit d’ouvrage spécifique sur la crise, et c’est dans le cadre de son analyse du
capitalisme (dans des articles d’actualité et dans ses travaux économiques, en particulier le livre 1lI
du Capital) que s’inscrit sa lecture des crises. Si Marx congoit chaque crise comme spécifique et
nécessitant une étude particuliere, toutes s’inscrivent dans une théorie générale des contradictions
du capitalisme. C’est toutefois dans une confrontation avec I'approche de Ricardo — « les produits
sont toujours achetés par des produits ou des services ; la monnaie n’est que I'intermédiaire qui rend
I’échange possible » (1817) — et de Say — « c’est la production qui ouvre des débouchés aux produits »
(1803) — pour qui il n"existe pas de surproduction car des produits s’échangent contre des produits.
Pour Marx (1910), « la crise économique mondiale, le phénoméne le plus complexe de la production
capitaliste, est escamotée par I’élimination de la premiére condition de la production capitaliste, a
savoir que le produit doit nécessairement étre une marchandise, doit donc prendre la forme de la
monnaie, parcourir tout un cycle de métamorphoses ». Il envisage les crises comme propres au
capitalisme, et pas dus a des événements exogenes perturbant un équilibre. Marx procede de la
production de marchandises (et non de la consommation ou de la demande) et de I'extraction de la
plus-value (et non du partage ultérieur de la plus-value sociale). Il énonce que « [lla possibilité
générale des crises est donnée dans le processus méme de métamorphose du capital et cela
doublement : dans la mesure ou I'argent fonctionne comme moyen de circulation — par la non-
coincidence de I'achat et de la vente. Dans la mesure ou I'argent fonctionne comme moyen de
paiement : il agit alors dans deux moments différents — comme mesure des valeurs et comme
réalisation de la valeur » (Marx 1910).

La production n’étant pas déterminée par les besoins sociaux mais par les perspectives de profit, la
crise ne résulte pas de l'insatisfaction des besoins mais de I'impossibilité de réaliser un profit
suffisant. C’est la raison pour laquelle la baisse du taux de profit ne peut étre surmontée que par des
crises répétées. « [L]a plus-value étant le but de la production capitaliste, la baisse du taux du profit
ralentit la formation de capitaux nouveaux et favorise la surproduction, la spéculation, les crises,
I'excédent de capital a coté de I'excédent de population » (Marx 1894). Elle favorise la concentration
et la centralisation du capital, le ralentissement de la formation de nouveaux capitaux, la
surproduction, la spéculation, I’'excédent de capital. Si la vente est impossible, I'exploitation est sans
profit car la plus-value n’est pas réalisée. La baisse du taux de profit est un signal de suraccumulation
du capital par rapport aux perspectives de rentabilité, si bien qu'une dévalorisation du capital est
nécessaire, elle passe par la destruction d’une partie du capital constant et du capital variable afin de
rétablir le taux de profit. En outre, la baisse du taux de profit implique la hausse de la quantité de
capital nécessaire a la mise en ceuvre productive du travail, et I'laggravation de la concurrence, avec
une concentration accrue. Assurer la reproduction et I'accumulation du capital implique la nécessité
de reconstituer la valeur. Si la plus-value ne peut étre convertie qu’avec perte, elle est inutilisée, et la
reproduction et la circulation se bloquent. Cela implique le ralentissement voire la paralysie du
processus de travail, avec la destruction d’une partie du capital, a la fois comme production perdue
et comme dépréciation de valeur, d’'ou une impossibilité de renouveler le capital a la méme échelle



et donc une déflation et des faillites. « Chaque crise détruit réguliéerement non seulement une masse
de produits déja créés, mais encore une grande partie des forces productives déja existantes elles-
mémes » (Marx, Engels 1848). Aussi le capitalisme est confronté a un retour périodique des crises
économiques qui menacent l'existence du capitalisme. |l s’agit de crises de surproduction
périodiques — inédites dans I'histoire de I’lhumanité (les crises étaient jusqu’a présent des crises de
sous-production). Chacune détruit des marchandises et des forces productives, au sens ou celles-ci
sont trop puissantes pour la structure sociale capitaliste, et elles sont entravées par les rapports de
production. « Le systéme bourgeois est devenu trop étroit pour contenir les richesses créées dans son
sein » (Marx, Engels 1848).

La théorie économique de Marx, comme critique de I'’économie politique, est ainsi I'étape la plus
complexe a laquelle a abouti son systéme de pensée, et c’est en dépassant la théorie économique
classique a I'aide de la dialectique post-hégélienne, en particulier le matérialisme de Feuerbach, en
vue d’un projet socialiste, que la théorie de Marx propose une analyse du capitalisme comme une
étape dans le développement de I'humanité. La découverte du concept de plus-value permet
d’envisager la possibilité de crises comme un phénomene structurel du capitalisme, via la loi de la
baisse tendancielle du taux de profit.

Conclusion

La pensée marxiste est apparue a un moment particulier du développement de I’humanité,
correspond a la phase ascendante du capitalisme dans les pays les plus avancés, et c’est la raison
pour laquelle elle a pu s’appuyer sur les enseignements des pensées les plus radicales de cette
période, dans un contexte d’important développement de la classe ouvriére. C’est en remplacant, de
facon matérialiste, I'esprit mondial, la conscience humaine et la culture respectivement par
I'industrie humaine, le pouvoir productif et la structure économique que Marx a fondé la philosophie
dialectique sur un socle matérialiste. Il a ainsi pu esquisser une histoire de I"humanité comme la
confrontation entre forces productives et rapports de production, comme la succession de modes de
production incarnés par des structures économiques et des rapports de production spécifiques dotés
chacun d’un mode particulier de développement. Il a construit une théorie économique du
capitalisme, comme le dernier mode de production connu par I’lhumanité, dont I’axe structurant est
la production de la plus-value, qui permet d’envisager une loi du capitalisme expliquant le caractére
inévitable des crises, la loi de baisse tendancielle du taux de profit. Nous avons pu constater tout au
long de la construction théorique de Marx I'unité méthodologique de sa pensée, chacun de ses
éléments se nourrissant mutuellement.



Références bibliographiques
Althusser, Louis. 1965 [1980]. Lire Le Capital. Maspero.

Balibar, Etienne. 1965 [1980]. Sur les concepts fondamentaux du matérialisme historique. In
Althusser 1965, tome 2 : 79-226.

Carey, Henry Charles. The Past, the present and the future. Carey & Hart.

Elster, Jon. 1980. Cohen on Marx’s theory of history. Political Studies. 28.1 : 121-128.

Engels, Friedrich. 1878 [1957]. Anti-Diihring. M.E. Diihring bouleverse la science. Editions Sociales.
Engels, Friedrich. 1882. Lettre a Bernstein, le 2 novembre.

Engels, Friedrich. 1883 [1973]. Projet d’allocution funébre a I'occasion de la mort de Karl Marx. In
Marx, Engels. Lettres sur les sciences de la nature (et les mathématiques). Editions Sociales, 114.

Engels, Friedrich. 1884 [1948]. L’origine de la famille, de la propriété privée et de I’Etat. Editions
Sociales.

Engels, Friedrich. 1886 [1946]. Ludwig Feuerbach et la fin de la philosophie classique allemande.
Editions Sociales.

Engels, Friedrich. 1891 [1977]. Socialisme utopique et socialisme scientifique. Editions Sociales.
Engels, Friedrich. 1925 [1952]. Dialectique de la nature. Editions Sociales.

Evans, Michael. 1975. Karl Marx. Indiana University.

Fourier, Charles. 1808. Théorie des quatre mouvements et des destinées générales. Pelzin.

Hegel, Georg W.F. 1817 [1970]. Encyclopédie des sciences philosophiques. 1. La science de la logique.
Vrin.

Hess, Moses. 1841 [1988]. Berlin, Paris, Londres. La triarchie européenne. Du Lérot.

Kautsky, Karl. 1907 [1977], Les trois sources du marxisme. L’ceuvre historique de Marx, Spartacus.
Labriola, Antonio. 1975. Lettere a Benedetto Croce. 1885-1904. Istituto italiano per gli studi storici.
Lassalle, Ferdinand. 1851 [1984]. Lettre a Karl Marx. In Marx-Engels Gesamtausgabe IIl.4. Dietz.
Lénine, Vladimir I. 1908 [1975]. Matérialisme et empiriocriticisme. Editions en langues étrangéres.
Lénine, Vladimir I. 1913 [1976]. Les trois sources du marxisme. Editions en langues étrangéres.

Lénine, Vladimir I. 1916 [1970]. L’impérialisme, stade supréme du capitalisme. Editions en langues
étrangeéres.

Lénine, Vladimir I. 1923 [1963]. Sous la banniére du marxisme, la portée du matérialisme militant. In
Lénine. (Euvres complétes. Tome 33. Editions Sociales : 230.

Lichtenberger, André. 1970 [1898]. Le Socialisme utopique : études sur quelques précurseurs inconnus
du socialisme. Slatkine.

Marx, Karl. 1843a [1998]. Contribution a la critique de la philosophie du droit de Hegel. Allia.
Marx Karl 1843b [1968]. La question juive. Union Générale d’Editions.

Marx, Karl. 1844 [1937]. Notes critiques relatives a I'article « Le roi de Prusse et la réforme sociale. In
(Euvres philosophiques. Costes. Tome 5 : 213.

Marx, Karl. 1845a [1968]. L’idéologie allemande. Critique de la philosophie allemande la plus récente
dans la personne de ses représentants Feuerbach, B. Bauer et Stirner, et du socialisme allemand dans
celle de ses différents prophétes. Editions Sociales.



Marx, Karl. 1845b [1946]. Theses sur Feuerbach. In Engels. Ludwig Feuerbach et la fin de la
philosophie classique allemande. Editions Sociales.

Marx, Karl. 1847 [1948]. Misére de la philosophie. Editions Sociales.

Marx, Karl. 1851 [

Marx, Karl. 1852 [1976]. Le 18 brumaire de Louis Bonaparte. Editions Sociales.

Marx, Karl. 1858 [1980]. Manuscrits de 1857-1858. Editions Sociales, deux tomes.

Marx, Karl. 1859 [1957]. Contribution & la critique de I’économie politique. Editions Sociales.

Marx, Karl. 1864 [1973]. Lettre a Engels, le 4 juillet. In Marx, Engels. Lettres sur les sciences de la
nature (et les mathématiques). Editions Sociales : 29-32.

Marx, Karl 1865 [1964]. Lettre a Engels, le 31 juillet. In Marx, Engels. Lettres sur Le Capital. Editions
Sociales : 148.

Marx, Karl. 1867a [1978]. Le capital, Livre premier. Editions Sociales, trois tomes.

Marx, Karl. 1867b [1981]. Lettre a Engels, le 27 juin. In Correspondance, tome 8 : janvier 1865-juin
1867. Editions Sociales : 395.

Marx, Karl. 1894 [1978]. Le capital, Livre troisiéme. Editions Sociales, trois tomes.

Marx, Karl 1910 [1976]. Théories sur la plus-value (Livre IV du « Capital »). Editions Sociales trois
tomes

Marx Karl et Friedrich Engels 1848 [1986]. Manifeste du parti communiste. Editions Sociales.
Morgan, Lewis H. 1877 [1971]. La société archaique. Anthropos ;

Ricardo, David 1817 [1999]. Des principes de I’économie politique et de I'impét. Flammarion.
Say, Jean-Baptiste. 1803 [1972]. Traité d’économie politique. Calmann-Lévy.

Fabien Tarrit

Université de Reims



