
Marx, 200 ans, un auteur de l'émancipation, un auteur pour la Révolution 

 

Résumé 

La présente notice vise à la fois à la fois à présenter les fondements théoriques et méthodologiques 
du marxisme et à discuter la cohérence interne entre théorie et méthode. C’est à ce titre qu’un 
accent particulier est volontairement mis sur le marxisme analytique plutôt que sur les débats de 
l’après-guerre autour du marxisme. Le marxisme est apparu dans la deuxième moitié du XIXe siècle, 
avec les contributions de Karl Marx et Friedrich Engels, comme une conjonction entre une théorie 
pour la transformation sociale et une contribution à des mouvements d’émancipation. Il s’est 
présenté comme une synthèse des courants les plus progressistes auxquels étaient alors parvenues 
les sciences sociales : il a transformé la dialectique hégélienne en lui ajoutant des fondements 
matériels à l’aide du socialisme français et de l’économie politique britannique, il a construit la 
perspective socialiste sur un fondement dialectique, et c’est dans cette optique qu’il a produit une 
analyse critique du capitalisme à l’aide de l’économie politique classique. Aussi le socialisme 
scientifique présente une théorie de l’histoire en général, le matérialisme historique, qui propose des 
clés de compréhension de l’évolution historique sur une base matérielle, et une théorie du 
capitalisme en particulier qui développe, autour d’une critique de l’économie politique classique, le 
concept de plus-value et aboutit à une théorie du profit et des crises.  

 

  



Le marxisme est conçu comme une théorie sociale visant à expliquer et à transformer le monde à 
partir des conditions matérielles d’existence de l’humanité. Le terme de marxisme est resté dans 
l’histoire, et c’est pour s’opposer aux « marxistes » français qui travestissaient sa pensée qu’il 
affirmait à son gendre Paul Lafargue « Ce qu’il y a de certain c’est que moi je ne suis pas marxiste » (in 
Engels 1882). Au-delà de la cette réplique provocatrice qui affirme en creux une défense de la 
doctrine qu’il a construite, si le terme « marxisme » n’est pas incorrect, il n’est pas tout-à-fait 
adéquat au sens où il personnalise une pensée, et le nom attribué par Engels fut « socialisme 
utopique ». Aussi, la préoccupation centrale de Marx, qui fut un enfant à la fois des Lumières et de la 
révolution industrielle, était de comprendre la contradiction entre un développement prodigieux des 
forces productives et la persistance de la misère pour la majeure partie de la population, de 
découvrir les fondements du mode de production capitaliste et de le dépasser par la pensée afin de 
construire les outils scientifiques pour s’y confronter. Cependant, compte tenu des circonstances 
actuelles marquées, en cette première moitié du vingt-et-unième siècle, par le constat que l’actualité 
et la fertilité de l’œuvre de Marx, et par extension du marxisme, ne va pas de soi, et est même 
fréquemment niée, nous pouvons nous demander quel intérêt présente un travail portant sur 
l’œuvre de Marx. L’actuelle génération de jeunes chercheurs n’a pas pris part au riche débat sur le 
marxisme au cours des années 1960 et 1970, et elle a connu la dislocation de l’Union soviétique et de 
sa zone d’influence, à ce jour la seule forme politico-économique d’ampleur internationale à s’être 
explicitement revendiquée du marxisme. Bien que l’on puisse à juste titre s’interroger sur la 
légitimité d’une telle revendication, ce qui n’est pas ici notre préoccupation centrale, la disparition 
de cet ensemble n’a pas été sans conséquence sur la perception du marxisme en tant qu’instrument 
de compréhension et d’action sur le monde. Pourtant, c’est un texte de Marx – « Le caractère fétiche 
de la marchandise et son secret » (Marx 1867a) – que les candidats à l’agrégation de philosophie en 
2015 ont eu à examiner ; de nombreux séminaires sont organisés, parmi lesquels « Marx au 
XXIe siècle » une fois par semaine à La Sorbonne, « Lectures de Marx » une fois par semaine à l’ENS 
Ulm ; il existe une collection « Mille marxismes » aux éditions Syllepses… autant de faits qui 
témoignent que l’œuvre de Marx a toute sa place dans un travail académique. Précisément nous 
tâchons ici de nous détacher du contenu dogmatique parfois attribué au marxisme, pour le 
considérer du point de vue de la fonction qu’il se fixe, être une science, avec pour objectif l’étude du 
fonctionnement des sociétés, de leur évolution, de leurs contradictions, de leurs transformations. 
Nous l’envisageons dans sa mécanique globale – « [q]uelques défauts qu’ils puissent avoir, c’est 
l’avantage de mes écrits qu’ils constituent un tout artistique et je ne puis parvenir à ce résultat 
qu’avec ma façon de ne jamais les faire imprimer, tant que je ne les ai pas tout entiers devant moi » 
(Marx, 1964). La théorie de Marx n’est pas envisagée comme sortie ex nihilo d’un cerveau génial 
capable d’appréhender un mode social dans tous ses aspects. « Par son contenu, le socialisme 
moderne est, avant tout, le produit de la prise de conscience, d’une part, des oppositions de classes 
qui règnent dans la société moderne entre possédants et non-possédants, salariés et bourgeois, 
d’autre part, de l’anarchie qui règne dans la production. Mais, par sa forme théorique, il apparaît au 
début comme une continuation plus développée et qui se veut plus conséquente, des principes établis 
par les grands philosophes des lumières dans la France du XVIIIe siècle. Comme toute théorie nouvelle, 
il a dû d’abord se rattacher au fonds d’idées préexistant, si profondément que ses racines plongent 
dans les faits économiques » (Engels 1878). Il nous paraît utile de préciser ici que si certains auteurs 
estiment « controversé [le] traitement de Marx et Engels comme de vrais jumeaux » (Elster 1980), 
nous nous associons à la remarque d’Antonio Labriola (1975) qui se considère « tellement crétin 
qu[’il] ne voi[t] pas de différence » entre Marx et Engels. À ce titre, il est intéressant de noter que 
Marx écrivit à Engels la chose suivante (1864) : « Tu sais 1. que tout chez moi vient très tard, et 2. que 
je marche toujours dans tes empreintes ». 

Depuis qu’il s’est constitué en tant que système de pensée, au cours de la deuxième moitié du dix-
neuvième siècle, le marxisme a toujours été, dans une mesure variable selon les périodes, lié au 
mouvement ouvrier, aux luttes pour la transformation sociale. Marx et Engels furent à l’origine de la 
fondation de l’Association internationale des travailleurs, aux côtés de Mikhaïl A. Bakounine (1814-



1876), Ferdinand Lassalle (1825-1864), James Guillaume (1844-1916)… Celle-ci réalisa pour la 
première fois, de manière partielle, le passage de la classe ouvrière d’une classe en soi à une classe 
pour soi à l’échelle internationale, notamment avec la formation de syndicats. Le marxisme fut le 
courant majoritaire de l’Internationale ouvrière, qui marqua le tournant du vingtième siècle, avec 
notamment Karl Kautsky (1854-1938), Gheorgi Plekhanov (1856-1918), Nikolaï Boukharine (1888-
1938). Il fut l’unique courant de l’Internationale communiste, fondée en soutien à la Révolution 
russe, avec Vladimir I. Lénine (1870-1924), Rosa Luxemburg (1871-1919), Karl Liebknecht (1871-
1919)… Ces regroupements constituèrent un outil au service de la classe ouvrière, mais la 
confrontation entre théorie et pratique ne fut pas sans contradictions, si bien qu’à l’aube de la 
Première Guerre mondiale, l’Internationale ouvrière abandonna le mot d’ordre de révolution pour 
une conception mécaniste et téléologique selon laquelle l’avènement du communisme serait 
automatique, comme un processus naturel, transformant ainsi le mouvement du réel en une utopie, 
et évacuant la nécessité de compréhension et d’action sur le réel. L’Internationale communiste fut 
vaincue par son dogmatisme, qui eut pour conséquence de figer le marxisme en idéologie, le 
transformer en son contraire et l’utiliser comme un instrument de domination. Cette faillite 
s’exprima notamment sous la forme d’une interprétation simple et schématique de l’œuvre de Marx. 
Étant conscient de tracer à traits grossiers plusieurs décennies d’histoire mondiale, il ne nous semble 
pas choquant d’affirmer qu’une telle fétichisation constitue un élément d’explication donnée à 
l’identification souvent faite, à la fois entre la pratique politique de l’Union soviétique à partir du 
milieu des années 1920 et le marxisme, et entre la disparition de l’Union soviétique et l’échec du 
marxisme. Paradoxalement, l’affaiblissement puis la disparition de ces deux Internationales dotées 
d’une influence massive, qui renvoient à l’absence d’une direction de rechange qui pût bénéficier 
d’une audience internationale de masse, ont ouvert un espace pour une pensée marxiste extérieure 
à celle professée par les dirigeants officiels. Ainsi, de nombreux auteurs s’en revendiquant en tant 
qu’héritage intellectuel se sont à divers degrés détachés de la bureaucratie de Moscou et de ses 
penseurs officiels. Outre les marxistes soviétiques opposés à la ligne officielle, notamment regroupés 
autour de Léon Trotsky, de nombreux intellectuels, majoritairement originaires d’Europe 
continentale, se sont élevés contre la forme dogmatique attribuée au marxisme, parmi lesquels on 
peut citer György Lukács, Karl Korsch, Antonio Gramsci, l’école de Francfort – avec notamment Max 
Horkheimer, Theodor Adorno, Herbert Marcuse –, ou encore Louis Althusser et Jean-Paul Sartre qui, 
bien que plus ou moins étroitement liés au Parti communiste français, se détachèrent, sous des 
modes spécifiques, de la ligne officielle. 

Le marxisme est conçu ici comme une science sociale et Marx (1894) précise que « toute la science 
serait superflue si l’apparence et l’essence des choses se confondaient ». La vérité scientifique ne se 
juge pas à l’expérience quotidienne, une description n’est pas une explication, et la science a pour 
but de dévoiler l’essence dissimulée par l’apparence. « Lafaçon de voir du bourgeois et de 
l’économiste vulgaire […] provient de ce que, dans leur cervelle, ce n’est jamais que la forme 
phénoménale immédiate des rapports qui se reflète et non leur cohérence interne. D’ailleurs, si tel 
était le cas, qu’aurait-on encore besoin en général d’une science ? » (Marx 1867b. Souligné par Marx). 
Par exemple, un salarié paraît récompensé de l’intégralité de son effort, ce qui est réfuté par Marx 
avec la théorie de la plus-value. Pourtant, de ce point de vue, la stabilité sociale suppose que les 
exploités n’aient pas conscience de leur exploitation. Ainsi, la contradiction entre réalité et 
apparence surgit dans un conflit social, dans l’inadéquation entre la théorie, qui vise à produire des 
pensées en accord avec la réalité, et la pratique, qui a pour but de produire des réalités en accord 
avec la pensée. Alors, seule une révolution sociale est en mesure d’unifier pratique et théorie, et 
ainsi d’abolir la séparation entre réalité et apparence, ce qui conduirait à supprimer la nécessité 
d’une science sociale. C’est en s’appuyant sur les pensées les plus développées du XIXe siècle, qui 
correspondaient alors aux trois pays les plus avancés (Allemagne, France, Grande-Bretagne) que 
Marx a construit sa théorie (1). Cela l’a conduit à dégager une théorie de l’histoire (2) et une théorie 
économique (3). « Ces deux grandes découvertes : la conception matérialiste de l’histoire et la 
révélation du mystère de la production capitaliste au moyen de la plus-value, nous les devons à Marx. 



C’est grâce à elles que le socialisme est devenu une science » (Engels 1891). Depuis le décès de Marx 
et Engels, les débats sur l’interprétation marxiste de vastes sujets ont été foisonnants. Toutefois, et 
parce que l’exercice impliquerait des choix arbitraires, faute de pouvoir développer tous ces débats, 
nous nous attacherons ici aux textes de Marx et Engels.  

1. Les sources du marxisme 

Le marxisme peut être présenté comme « la synthèse de la pensée allemande, de la pensée française 
et de la pensée anglaise » (Kautsky 1907). Sur le mode de la « triarchie européenne » (Hess 1841), 
trois nations représentaient au XIXe siècle la civilisation moderne, elles sont associées à trois champs 
du savoir : la philosophie allemande (Hegel, Feuerbach…) était dialectique et idéaliste, l’économie 
politique britannique (Smith, Ricardo…) offrait une analyse du capitalisme, le socialisme français 
(Saint-Simon, Fourier…) proposait une perspective : « [l]e prolétariat allemand est le théoricien du 
prolétariat européen, tout comme le prolétariat anglais en est l’économiste, et le prolétariat français 
le politicien » (Marx 1844). C’est ainsi que Marx a successivement construit une méthode à partir du 
mode dialectique d’analyse, en Allemagne avant son premier exil en 1843 (a), élaboré une 
perspective avec les idées socialistes en France où il vécut de 1843 à 1845 (b) et analysé le 
capitalisme à partir de l’économie politique classique en Angleterre où il résida de 1849 à sa mort en 
1883 (c). En outre, rares sont les penseurs significatifs qui n’ont pas été étudiés par Marx et n’ont pas 
nourri sa pensée à un certain degré (Aristote, Bastiat, Bentham, Darwin, Hobbes, Hume, Kant, Locke, 
Mill, Platon, Rousseau, Sismondi…). 

a. Philosophie post-hégélienne : la construction d’une méthode 

C’est parce que le capitalisme était au dix-neuvième siècle moins développé en Allemagne qu’en 
France et surtout qu’en Angleterre que la bourgeoisie allemande avait peu de pouvoir et s’est 
surtout tournée vers la pensée pure et l’art. La figure philosophique dominante était alors Georg 
W.F. Hegel et c’est en s’appuyant sur sa dialectique que Marx a envisagé de construire une méthode 
critique et révolutionnaire. « Apprendre et connaître le dialectique est de la plus haute importance. Il 
est en général le principe de tout mouvement, de toute vie et de toute manifestation active dans 
l’effectivité. De même, le dialectique est aussi l’âme de toute connaissance vraiment scientifique 
» (Hegel 1817). Pour Hegel comme pour Marx, le progrès suit un processus dialectique, au sens où 
l’état donné d’un système contient et présuppose les états ultérieurs. Le système hégélien est 
envisagé par Marx et Engels comme mettant fin à la philosophie classique, en construisant un 
système qui comprend toutes les philosophies antérieures. « Cette philosophie allemande moderne a 
trouvé sa conclusion dans le système de Hegel, dans lequel, pour la première fois – et c’est son grand 
mérite – le monde entier de la nature, de l’histoire et de l’esprit était représenté comme un processus, 
c’est-à-dire comme étant engagé dans un mouvement, un changement, une transformation et une 
évolution constants, et où l’on tentait de démontrer l’enchaînement interne de ce mouvement et de 
cette évolution. (Engels 1891). 

La logique dialectique ne s’oppose donc pas à la logique formelle aristotélicienne, mais elle la 
complète, de même que la dynamique complète la statique. La logique formelle est la première 
forme historique rigoureuse de pensée du réel. Elle est une image fixe de la matière, qui est en 
perpétuel mouvement, et construit des catégories. Toutefois, elle ne permet pas seule de rendre 
compte du réel dans son aspect dynamique, et d’articuler les catégories dans leur mouvement et leur 
contradiction, de tenir compte du changement, de constater qu’avec le temps une chose, un concept 
peut se modifier, en qualité comme en quantité. La logique formelle en tant que telle, c’est-à-dire 
comme approche unique de la réalité, contient des aspects métaphysiques, et elle a besoin d’être 
associée à la logique dialectique. « La logique dialectique, à l’opposé de l’ancienne logique, purement 
formelle, ne se contente pas comme celle-ci d’énumérer les formes du mouvement de la pensée, c’est-
à-dire les diverses formes du jugement et du raisonnement, et de les accoler les unes aux autres sans 
aucun lien. Elle déduit au contraire ces formes l’une de l’autre, elle les subordonne les unes aux autres 
au lieu de les coordonner, elle développe les formes supérieures à partir des formes 



inférieures » (Engels 1925). La méthode dialectique est un mode d’appréhension de la réalité, qui la 
conçoit de façon dynamique, comme une triade thèse-antithèse-synthèse. Il existe une tension 
permanente, qui se résout à travers le dépassement ou la synthèse qui intègre tous les éléments 
précédemment en conflit dans une unité supérieure, et ainsi de suite. La philosophie de Hegel est le 
point culminant de la dialectique dans sa forme spirituelle, et Marx a proposé une dialectique 
matérialiste, consacrée à l’explication des phénomènes sociaux. « C’est le mérite de Marx […] d’avoir 
le premier remis en valeur la méthode dialectique oubliée, sa liaison avec la dialectique hégélienne 
comme sa différence d’avec elle et d’avoir en même temps appliqué cette méthode, dans le Capital, 
aux faits d’une science empirique, l’économie politique » (Engels 1925). 

Pour Hegel, le déroulement de l’histoire est tel que l’esprit mondial développe sa conscience de soi, 
et le véhicule de cette croissance est à chaque instant une culture (géographiquement localisée). 
Cette culture stimule la croissance de la conscience de soi de Dieu, et donc de la conscience de soi de 
l’humanité, et elle meurt lorsqu’elle a généré plus de croissance qu’elle ne peut en contenir. Les 
cultures, esprits de sociétés distinctes, sont les unités du développement historique auxquelles 
s’applique le principe dialectique. Ainsi, par exemple, la civilisation de l’Europe médiévale se 
perfectionne à travers ses arts visuels, sa conception de la nature, sa religion, sa littérature, et ainsi 
de suite, et elle est alors pleinement consciente d’elle-même ; rien n’est caché et, en conséquence, à 
une étape de son développement, l’Europe médiévale était mûre pour sa transformation en l’Europe 
proto-moderne de la Renaissance. Pour résumer la philosophie hégélienne de l’histoire en une 
phrase l’histoire est l’histoire de l’esprit mondial et, de manière dérivée, de la conscience humaine, 
qui connaît une croissance de la connaissance de soi, dont la motivation et le véhicule sont 
une culture, qui périt lorsqu’elle a stimulé plus de croissance qu’elle n’en contient. 

La philosophie hégélienne a permis un progrès considérable dans l’articulation des catégories, mais la 
pensée de Hegel est idéaliste, le développement étant conçu comme autonome, comme une 
téléologie dirigée vers l’Idée absolue, qui correspond à l’aboutissement du savoir et donc du 
développement de l’humanité. « Hegel était idéaliste, ce qui veut dire qu’au lieu de considérer les 
idées de son esprit comme les reflets plus ou moins abstraits des choses et des processus réels, il 
considérait à l’inverse les objets et leur développement comme de simples copies réalisées de 
l’ »‘Idée’ » existant on ne sait où dès avant le monde » (Engels 1891). De ce fait, sa conception de 
l’histoire est idéaliste et elle ne permet d’étudier le mouvement des catégories concrètes du réel que 
dans la mesure où elles ne sont qu’un produit de l’idéal, ce que réfute Marx et, « une fois démêlée la 
totale perversion caractéristique de l’idéalisme allemand du passé, il fallait forcément revenir au 
matérialisme ; mais – notons-le – non pas au matérialisme purement métaphysique, exclusivement 
mécanique du XVIIIe siècle » (Engels 1891). Marx se fonde sur le matérialisme – celui de Bacon, 
Hobbes, Locke… –, selon lequel l’être détermine la pensée, et il transcende « l’antinomie entre 
matérialisme et idéalisme » (Lénine, 1908), qui ne sont pas des positions en soi mais ne prennent 
sens que dans le contexte de la pratique philosophique, ce qui le conduit à dépasser la dialectique 
hégélienne. Engels (1886) conçoit le monde réel tel qu’il se présente, avec pour but de « sacrifier 
impitoyablement toute lubie idéaliste impossible à concilier avec les faits considérés dans leurs 
propres rapports et non dans des rapports fantastiques ». Marx et Engels ont enrichi mutuellement le 
matérialisme et la philosophie classique allemande. 

C’est précisément dans le cadre des « jeunes hégéliens », parmi lesquels David Strauss (La vie de 
Jésus, 1838), Ludwig Feuerbach (L’essence du christianisme, 1841), Max Stirner, L’unique et sa 
propriété (1844), que Marx a participé au débat visant à extraire le contenu révolutionnaire de la 
pensée hégélienne. Contrairement aux « vieux hégéliens » pour qui la formule « tout ce qui est réel 
est rationnel » signifie que le réel doit être conservé parce qu’il est rationnel, les « jeunes hégéliens » 
jugent que l’expression « tout ce qui est rationnel est réel » signifie que le monde n’étant pas 
rationnel, il doit être transformé. Aussi la critique par les « jeunes hégéliens » de l’oppression se 
limitait essentiellement à une critique de la religion. « La religion est le soupir de la créature 
opprimée, l’âme d’un monde sans cœur, comme elle est l’esprit des conditions sociales d’où l’esprit 



est exclu. Elle est l’opium du peuple » (Marx 1843a). Pour Marx, il n’est pas suffisant de critiquer la 
religion, il est indispensable de critiquer et transformer la cause fondamentale de la domination, à 
savoir les rapports économiques : « Une fois qu’on a découvert que la famille terrestre est le secret de 
la famille céleste, c’est la première désormais dont il faut faire la critique théorique et qu’il faut 
révolutionner dans la pratique » (1845b). Engels admet « une reconnaissance pleine et entière de 
l’influence qu’eut sur [eux] Feuerbach, plus que tout autre philosophe post-
hégélien. […] L’enthousiasme fut général : nous fûmes tous momentanément des 
“feuerbachiens” » (1886). Toutefois la méthode d’analyse ne se limite pas à un système de pensée 
qui fournit une forme toujours valable, quel que soit le contenu, et Marx propose une dialectique 
matérialiste, au sens où le développement des idées se fait de manière dialectique mais pas 
autonome. « Ce n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur être ; c’est inversement leur 
être social qui détermine leur conscience » (1859). La conception de l’histoire de l’ancien 
matérialisme, incarné à son niveau le plus élaboré par la philosophie de Ludwig Feuerbach, est 
essentiellement pragmatique en ce qu’elle juge tout d’après les mobiles de l’action. Il considère 
comme causes premières les forces motrices idéales, sans examiner les forces motrices de ces forces 
motrices. Or, « l’inconséquence ne consiste pas à reconnaître des forces motrices idéales, mais à ne 
pas remonter plus haut jusqu’à leurs causes déterminantes » (Engels 1886). Pour Marx et Engels, ce 
matérialisme est limité, il comporte même des tendances métaphysiques, puisqu’il étudie le monde 
comme un ensemble de choses et non comme un ensemble de processus. Or le mouvement est le 
mode d’existence de la matière, et l’objet d’une science est de découvrir la loi de ce mouvement, ce 
que Marx exprime dans sa première thèse sur Feuerbach : « Le principal défaut de tout le 
matérialisme passé – y compris celui de Feuerbach – est que l’objet, la réalité, le monde sensible n’y 
sont considérés que sous la forme d’objet ou d’intuition, mais non pas en tant qu’activité concrète 
humaine, en tant que pratique, pas de façon subjective » (Marx 1845b. Souligné par Marx). Toutefois 
une telle approche était justifiée : d’abord étudier les choses avant d’étudier les processus et les 
modifications qui s’opèrent en elles. Les mobiles apparents ne sont pas les causes dernières des 
événements historiques et, derrière ces mobiles, il existe d’autres puissances déterminantes. 
Élucider les causes motrices est la seule façon de comprendre l’histoire, énonce la troisième thèse 
sur Feuerbach : « La doctrine matérialiste qui veut que les hommes soient des produits des 
circonstances et de l’éducation, que, par conséquent, des hommes modifiés sont des produits d’autres 
circonstances et d’une éducation modifiée, oublie que ce sont précisément les hommes qui modifient 
les circonstances et que l’éducateur a besoin lui-même d’être éduqué » (Idem). 

Aussi, la dialectique trouve avec Marx et Engels une base matérielle, fondée sur la critique 
matérialiste de Hegel par Feuerbach : la pensée humaine n’est pas le point de départ, elle procède de 
la vie sociale, qui procède de la biologie, qui procède elle-même de matière-énergie, chaque niveau 
de la réalité étant apparu successivement et devant être analysé en découvrant ses propres lois. Pour 
Marx et Engels, la dialectique est révolutionnaire, représente un progrès significatif de la 
connaissance, au sens où elle fournit des outils pour conceptualiser le mouvement historique et 
s’oppose à la métaphysique. « Les philosophes n’ont fait qu’interpréter le monde de différentes 
manières, ce qui importe c’est de le transformer » (Marx 1845b). Les concepts d’unité des contraires 
et de mouvement conduisent à admettre que chaque chose s’oppose potentiellement à soi-même et 
progresse par contradictions. On peut parler d’auto-mouvement du réel, et le développement est 
lutte des contraires. Ce mouvement est un mouvement vers le progrès : « Toutes les conditions 
historiques qui se sont succédé ne sont que des étapes transitoires dans le développement sans fin de 
la société humaine progressant de l’inférieur vers le supérieur » (Engels 1886). Avec la notion de 
mouvement, quelque chose peut être soi-même et son contraire à deux étapes différentes. Les 
contraires se confondent et la contradiction est potentiellement présente à toutes les étapes de 
développement. Tout ce qui est reconnu comme vrai ne l’est qu’à l’intérieur de certaines limites, au-
delà desquelles le vrai peut devenir faux, l’essentiel inessentiel, le réel irréel… « Tout est et n’est pas 
car tout est fluent, tout est sans cesse en train de se transformer, de devenir et de périr » (Engels 
1891. Souligné par Engels). Il s’agit de débarrasser la philosophie hégélienne de son idéalisme pour la 



rétablir sur un fondement matériel, tout en valorisant son potentiel subversif, à travers la méthode 
dialectique. « Bien que Hegel […] défigure la dialectique par le mysticisme, ce n’en est pas moins lui, 
qui en a le premier exposé le mouvement d’ensemble » [Idem]. En ce sens, la logique de Hegel est un 
traité sur la méthode. La société humaine possède sa propre logique de développement, sa propre 
histoire et sa propre science, tout comme la nature. La propriété de la matière est le mouvement. La 
science de la société doit donc être mise en accord avec la base matérialiste. L’être est indépendant 
de la conscience et la précède, les idées sont subordonnées aux faits, la conscience est la forme la 
plus développée de la matière, et la vérité de la connaissance n’est plus une question dogmatique 
mais un enjeu pratique. La connaissance n’est donc vraie que si elle permet l’action et la pensée n’a 
de sens que si elle est comprise dans les processus matériels dans lesquels elle s’inscrit. Avec le 
matérialisme dialectique, cette philosophie réintègre la science et la pratique. Une vérité ne peut 
exister que par rapport à la réalité matérielle, à la pratique sociale, qui sert de fondement à la 
connaissance, et le connaître est compris comme un sous-ensemble de l’agir. Il est donc question de 
réaliser la philosophie dans l’action politique ou, tout du moins, dans l’analyse de catégories 
concrètes. 

De même que le point de départ du biologiste est l’étude de la cellule, Marx commence Le 
Capital par l’analyse de l’élément le plus simple et le plus répandu de la société capitaliste, c’est-à-
dire la marchandise, et il en analyse les contradictions et le développement. Nous pouvons alors 
évoquer un triple renversement : du sujet à l’objet de connaissance, de la réalité spirituelle à la 
réalité matérielle, de la spéculation à l’action révolutionnaire de transformation du monde matériel. 
Il ne s’agit plus d’imaginer des enchaînements dans l’esprit, mais dans les faits. En d’autres termes, 
Marx et Engels de ont souhaité « régler [leurs] comptes avec [leur] conscience philosophique 
d’autrefois […] sous la forme d’une critique de la philosophie post-hégélienne » (Marx 1859), au sens 
où « chez [Hegel] [la dialectique] marche sur la tête ; il suffit de la remettre sur les pieds pour lui 
trouver la physionomie tout à fait raisonnable » (Marx 1867a). Aussi il est possible d’affirmer que le 
matérialisme dialectique n’est pas simplement la méthode du marxisme, mais est le marxisme lui-
même, avec la conjonction de la forme et du contenu. Il se définit par son objectif, c’est-à-dire une 
analyse critique du réel, caractérisé par une démarcation entre classes. Il est au service de la pratique 
qui est, dans ce cadre, la pratique révolutionnaire de la classe exploitée, le prolétariat, au service de 
l’humanité. 

Marx conserve donc un rapport dialectique à Hegel, en débarrassant la dialectique de l’idéalisme, 
incapable de rendre compte de la réalité concrète d’une manière concrète. Le matérialisme 
dialectique n’a pas été développé comme une science donnée une fois pour toutes, mais en relation 
avec la praxis. Lénine (1923) suggérait d’ailleurs « d’organiser l’étude systématique de la dialectique 
de Hegel d’un point de vue matérialiste ». La pensée est le reflet du mouvement réel, au sens où ce 
ne sont pas les idées qui ont engendré l’univers réel mais c’est au contraire l’univers réel (en 
mouvement, en transformation, en évolution) qui a engendré l’homme et ses idées, nées, évoluées 
et mortes sous la pression de sa propre évolution sociale. Les hommes sont ainsi le produit des 
circonstances, mais ce sont également les hommes qui modifient les circonstances. En d’autres 
termes, les hommes choisissent leurs buts, « ils poursuivent uniquement leur intérêt 
particulier » (Marx 1845a), ils font leur histoire, mais dans des circonstances qu’ils ne choisissent 
pas, « dans des conditions directement données et héritées du passé » (Marx 1852). 

b. Socialisme utopique : l’élaboration d’un projet 

Pour Marx, dans la mesure où on ne peut se contenter d’interpréter le monde, et où il est question 
de le transformer, la philosophie ne peut suffire en tant qu’outil d’émancipation. C’est la raison pour 
laquelle la construction d’une perspective s’avère une tâche nécessaire, d’où le développement d’un 
lien avec le socialisme. Si Marx entra en relation avec la deuxième source et partie constitutive du 
marxisme à l’occasion de son exil en France, il avait déjà noué des liens avec le socialisme utopique 
en Allemagne durant sa jeunesse. « Le fouriériste Ludwig Gall vivait à Trier [la ville natale de Marx] 
pendant que Marx était au lycée (1830-1835) […] le baron Von Westphalen [le futur beau-père de 



Marx] […] se tenait certainement informé des idées politiques et sociales les plus récentes et il 
communiquait son enthousiasme à Karl » (Evans 1975). La France était alors le pays où les luttes 
politiques étaient les plus avancées, ce qui renforça la conviction de Marx que toute lutte de classes 
est une lutte pour le pouvoir politique. C’est en particulier sur les notions de travail, de progrès, de 
classes développées par Saint-Simon, sur celles de salariat, d’association des travailleurs formulées 
par Fourier que Marx s’appuya pour construire sa théorie politique en complément à son contenu 
philosophique, notamment en formulant la proposition que ce n’est pas la loi ni l’État qui forment la 
société, mais au contraire c’est la société, née du processus économique, qui construit la loi et l’État 
selon ses besoins. Dans les premières décennies du XIXe siècle, ces auteurs ont convoqué toutes les 
disciplines — économie, sciences, philosophie, sociologie encore balbutiante — pour dessiner une 
société harmonieuse d’où la violence serait bannie et où le progrès ne se développerait pas aux 
dépens des travailleurs. Ils sont alors apparus comme l’incarnation la plus aboutie des principes 
fondés par les philosophes des Lumières au XVIIIe siècle, à une période historique où la bourgeoisie 
naissante se présentait comme candidat à la domination sociale face à la noblesse. La raison fut alors 
opposée à la métaphysique qui tenait lieu d’idéologie à la classe féodale dominante. C’est à ce titre 
que « ce règne de la raison n’était rien d’autre que le règne idéalisé de la bourgeoisie […] ; et que 
l’État rationnel, le contrat social de Rousseau ne vint au monde, et ne pouvait venir au monde que 
sous la forme d’une République démocratique bourgeoise » (Engels 1891). Thomas Munzer en 
Allemagne, les niveleurs (dont Richard Overton, John Lilburne, William Walwyn) en Angleterre, 
Gracchus Babeuf en France en étaient l’incarnation la plus avancée du XVIe au XVIIIe siècle, et ils 
trouvèrent leur expression dans le cadre du capitalisme naissant avec le projet socialiste porté dans 
la première moitié du XIXe siècle par des auteurs comme Henri de Saint-Simon, Charles Fourier, 
Robert Owen, défenseurs d’une représentation d’une société meilleure, débarrassée de l’injustice et 
de la misère manifestes du capitalisme, et dont le mode de fonctionnement se voulait rationnel car 
planifié, plutôt que conduit par le marché et donc anarchique et irrationnel, comme l’était le 
capitalisme. 

Saint-Simon (1760-1825), enfant de la Révolution française, qui incarnait la victoire de la grande 
masse active contre la minorité dominante, formula une opposition de classe, entre les travailleurs – 
paysans, ouvriers mais aussi bourgeois – et les oisifs – nobles et clergé. Il fut également le premier à 
faire apparaître la perspective de la transformation du gouvernement politique des hommes en une 
administration des choses, et donc de l’abolition de l’État, qui constitua un énoncé central de la 
théorie de Marx et Engels. « Le gouvernement des personnes fera place à l’administration des choses 
et à la direction de la production. La société libre ne peut pas tolérer un État entre elle et ses 
membres »(Engels 1881). De même que Marx était frappé par le contraste entre le développement 
prodigieux des forces productives provoqué par la révolution industrielle et la misère persistante 
d’une grande majorité de la population, Charles Fourier (1772-1837) dénonçait la médiocrité des 
conditions d’existence, à la fois matérielles et morales, générées par le capitalisme, dénonçant de la 
sorte les promesses non tenues des philosophes des Lumière. Il fut également le premier à énoncer 
que « le degré d’émancipation de la femme est la mesure naturelle de l’émancipation 
générale » (1808). Il proposa une division en phases historiques qui préfigura le matérialisme 
historique : sauvagerie, barbarie, patriarcat, civilisation, la dernière correspondant au capitalisme. Il 
concevait ainsi que toute période historique se transformait, avec d’abord une phase ascendante 
puis une phase descendante. Quant à Robert Owen (1771-1858), nourri de la pensée des auteurs 
matérialistes des Lumières, c’est de la révolution industrielle, qui a transformé la production dans 
des proportions inédites, qu’il est un descendant, et il concevait ce développement des forces 
productives comme une impulsion permettant d’ouvrir la voie vers une nouvelle organisation fondée 
sur le propriété commune et tournée vers le bien-être commun. Des transformations emblématiques 
comme la limitation du travail des femmes et des enfants, l’unification du syndicalisme, 
l’introduction des sociétés coopératives… portent la signature de Robert Owen (sur les socialistes 
utopiques, voir Lichtenberg 1898). 



Reste que pour ces auteurs, le socialisme est conçu comme « l’expression de la vérité, de la raison et 
de la justice absolues » (Engels 1891) indépendamment du contexte social. C’est pourquoi ce 
socialisme était condamné à l’utopie, ce qui signifie en particulier qu’il était non dialectique, au sens 
où il n’offrait aucune explication du capitalisme qui démontre comment il se transformerait et 
générerait le socialisme comme son propre successeur, dont il contient les composantes de 
l’émergence. Marx cherche à l’inverse à construire une science, qui s’oppose à l’utopie, pas à l’utopie 
comme un rêve inaccessible mais à l’utopie comme un modèle de société élaboré en l’absence de 
moyens pour y parvenir. À cet égard il nous paraît remarquable que le titre original du texte d’Engels 
Socialisme utopique et socialisme scientifique, publié en 1880 avec trois chapitres d’Anti-Dühring, soit 
Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaf (Le développement du socialisme de 
l’utopie à la science). Le titre français en l’occurrence implique une importante perte d’information 
par rapport au titre allemand, puisqu’il masque que le socialisme était utopique avant d’être 
scientifique. Le problème des utopiques ne fut donc pas leur excès d’optimisme quant aux 
éventuelles possibilités et perspectives. Marx et Engels étaient au moins autant optimistes ; à ce titre 
ils ne pouvaient pas (ce qu’ils ne firent pas) accuser les utopiques d’être utopiques au sens d’être 
trop optimistes. En revanche, les socialistes étaient utopiques dans la mesure où ils n’étaient pas 
dotés d’une conception réaliste du mode d’émergence du socialisme ; ils ne voyaient pas qu’il devait 
être produit par la réalité sociale elle-même. 

Pour une approche dialectique de la question du capitalisme il est nécessaire de formuler un énoncé 
de la manière par laquelle le socialisme en est un produit, une conséquence de sa propre 
transformation, dans la mesure où le capitalisme contient les présupposés du socialisme. Aussi les 
socialistes français offraient une critique spécifique du capitalisme, mais leur critique était 
moralisatrice et non dialectique ; elle présentait les problèmes et les irrationalités générés par le 
capitalisme mais n’indiquaient pas en quoi le capitalisme porte les germes du socialisme comme son 
successeur. Une telle conception utopique de la pratique revenait ainsi à reproduire le modèle 
mécanique du changement à partir de l’extérieur. Il est utopique, et de la sorte non dialectique, 
d’envisager que l’apparition du socialisme consisterait à se débarrasser du capitalisme, à faire table 
rase pour construire une nouvelle société à partir d’un environnement vierge, comme un ingénieur 
qui démolit un immeuble pour en élever un nouveau. Un ingénieur attribue une nouvelle forme à la 
réalité, contrairement à une sage-femme, qui libère la forme qui se développe au sein de la réalité. 
Par conséquent, pour Marx, contrairement aux socialistes utopiques, la transformation socialiste ne 
consiste pas simplement à supprimer la misère pour le prolétariat, mais à la supprimer par le 
prolétariat, celui-ci étant la force créée par le capitalisme qui va précisément le renverser. « Si les 
maîtres d’école de la bourgeoisie allemande ont noyé les grands philosophes allemands et la 
dialectique dont ils étaient les représentants dans le bourbier d’un sinistre éclectisme, au point que 
nous sommes contraints de faire appel aux sciences modernes de la nature pour témoigner de la 
confirmation de la dialectique dans la réalité-nous, les socialistes allemands sommes fiers de ne pas 
descendre seulement de Saint Simon, de Fourier et d’Owen, mais aussi de Kant, de Fichte et de 
Hegel » (Engels 1881). 

Alors que la pensée socialiste utopique permit à Marx de construire un projet, c’est à l’étude de 
l’économie classique qu’il doit des outils pour analyser la capitalisme, à partir duquel ce projet 
pourrait être réalisé. 

c. Economie classique : une analyse de l’existant 

C’est après avoir pris conscience que la superstructure repose sur des rapports économiques, parfois 
qualifiés d’infrastructure pour filer la métaphore, que Marx s’attache à étudier l’économie, ce qui a 
fait l’objet de son œuvre principale Le capital. Il a étudié le développement du capitalisme depuis 
l’émergence de l’économie marchande, l’échange simple, jusqu’à la grande production. L’application 
de la méthode dialectique à l’analyse du capitalisme ne pouvait donc pas être réalisée tant que 
manquait une troisième partie constitutive : une analyse de la dynamique économique du 
capitalisme. Ce fut l’appropriation intellectuelle majeure de l’exil final de Marx, en Grande-Bretagne, 



où il étudia l’économie politique classique. « J’entends par économie politique classique toute 
économie qui… cherche à pénétrer l’ensemble réel et intime des rapports de production dans la 
société bourgeoise, par opposition à l’économie vulgaire qui se contente des apparences » (Marx 
1867a). Il avait déjà commencé à lire les économistes classiques lorsqu’il était à Paris, mais cette 
étude fut considérablement approfondie à Londres, en particulier au British Museum où il se rendait 
quotidiennement pour étudier. C’est en Grande-Bretagne que le capitalisme était alors le plus 
développé au XIXe siècle, en raison de sa situation géographique et surtout de son statut de 
puissance coloniale qui lui conféraient une position économique dominante. 

Précisément Marx, tout comme Engels, a vécu les dernières années de sa vie à Londres où il se 
confronta à la pensée des auteurs du courant classique en économie, dont Adam Smith, que Marx 
inclut parmi « les économistes dont il vaut la peine de parler », mais aussi Ricardo à qui Marx attribue 
la vertu d’avoir « forc[é] la science à renoncer à sa vieille routine, à se rendre compte […] jusqu’à quel 
point la science […] correspond au fondement sur lequel repose la connexion intime, la véritable 
physiologie de la société bourgeoise ». Il le conçoit comme le seul théoricien authentique, qui conçoit 
l’économie politique « sous la forme de la scientificité […] comme le système de concepts qui énonce 
l’essence interne de son objet ». Pour Ricardo, le capitalisme est le mode le plus avantageux pour la 
création de richesses, et « Il lui est absolument indifférent que le développement des forces 
productives tue de la propriété foncière ou tue des travailleurs » (Marx 1910). Pourtant, il est le 
porteur involontaire de l’émergence d’une pensée critique en économie, au sens où il dévoile 
l’antagonisme de classe ; il a à ce titre été dénoncé comme le « père du communisme » (Carey 1848). 
S’il ne formule pas de théorie de la production comme Marx, il fait apparaître que le conflit social se 
présentait alors sous forme de trois classes, les travailleurs qui perçoivent un salaire, les capitalistes 
qui touchent un profit, et les propriétaires terriens qui prélèvent une rente. Il présente une théorie 
de la valeur, affirmant que le travail consacré à la production de marchandises est à la source de la 
valeur d’échange, développant ainsi une théorie du travail incorporé selon laquelle la valeur du 
capital se mesure par la quantité de travail qui lui est incorporée, chaque travail être pouvant être 
conçu comme un multiple du travail simple. Il a également esquissé une théorie de la baisse du taux 
de profit comme conjonction de sa loi des rendements décroissants et de la loi d’airain sur les 
salaires. 

Toutefois l’économie politique classique, même si elle est bien plus subtile que son successeur 
« néoclassique » – le courant marginaliste, alors naissant quand Marx le qualifiait d’« économie 
vulgaire », qui présente le capitalisme comme un système naturellement autoreproducteur promis à 
une réussite durable –, était non dialectique, alors que pour Marx la production et la reproduction de 
la vie matérielle constituent la base de l’évolution de toutes les sociétés. L’économie classique 
décrivait bel et bien un développement du capitalisme mais il n’aboutit pas, pour Ricardo comme 
pour Malthus, à une forme supérieure d’économie, mais à un « état stationnaire », au niveau duquel 
cesse le développement. Marx a reformulé l’analyse classique pour montrer que la concurrence 
capitaliste s’abolit elle-même en créant des entreprises à caractère implicitement social dans 
lesquelles le capitaliste devient obsolète, si bien qu’à part sa suppression, peu de choses sont 
nécessaires pour établir le socialisme. Il n’est pas exagéré d’affirmer que, pour Marx et Engels, le 
socialisme est ce que le capitalisme a fait de lui-même, moins la classe capitaliste. 

d. Nécessité mutuelle des trois sources 

Nous envisageons le marxisme comme un dépassement de ces courants, une interpénétration 
dialectique entre éléments théoriques de compréhension sociale et éléments pratiques de 
transformation sociale. Par conséquent, la praxis, c’est-à-dire une correspondance entre théorie et 
pratique, développée par Marx dans sa critique des philosophies hégélienne et post-hégélienne, fait 
entièrement partie du marxisme ; elle peut se manifester par l’engagement politique des 
intellectuels marxistes, mais elle est surtout l’analyse concrète de situations concrètes, c’est-à-dire 
l’étude de catégories concrètes à l’aide d’instruments théoriques eux-mêmes issus de cette réalité 
concrète. Les marxistes n’envisagent pas la pratique intellectuelle abstraite du contexte social, 



historique et politique. La théorie de Marx peut ainsi être conçue comme la théorie du prolétariat, 
comme une totalisation de l’histoire européenne. Les fondements du marxisme sont le dépassement 
de l’économie politique anglaise à l’aide de la dialectique matérialiste vers une exigence de 
transformation sociale. Alors que l’Angleterre apportait la documentation économique, la 
philosophie allemande la meilleure méthode pour déterminer l’objet de la science sociale 
contemporaine, la Révolution française, dont les socialistes utopiques sont les descendants, 
démontre la nécessité de poser, y compris théoriquement, la question du pouvoir politique. C’est 
ainsi que le socialisme scientifique se conçoit comme la synthèse et le dépassement de la pensée 
anglaise, la pensée française et la pensée allemande. La philosophie hégélienne déprécie les 
fondements matériels de l’existence, le socialisme français et l’économie politique britannique sont 
nécessaires pour les rétablir. Le socialisme français donne une vision d’un monde meilleur mais, sans 
dialectique, repose sur des principes jugés comme universellement valides, en réalité 
métaphysiques. L’économie politique britannique peut ainsi servir à la production d’une application 
réaliste de l’idée du capitalisme afin de concevoir le socialisme comme l’avenir. L’idéalisme allemand, 
qui pouvait représenter l’histoire comme une succession d’états de la conscience, fut corrigé par 
l’accent porté sur le monde existant par le socialisme français et par l’économie politique 
britannique, unifiés par Marx à l’aide de l’idée dialectique révolutionnaire tirée de la philosophie 
allemande. En découle la nécessité d’une critique sociale. Le socialisme scientifique se distingue du 
socialisme utopique par une perception de soi, au sens où il se comprend, ce dont celui-ci était 
incapable, comme l’incarnation d’une étape du développement au cours de laquelle il apparaît, 
étape où les contradictions du capitalisme sont profondes et le mouvement ouvrier significatif. Il se 
comprend comme la conscience de ce mouvement, plutôt que comme inspiré par des idéaux 
universels. Par conséquent, il cherche la solution aux contradictions du capitalisme dans le processus 
par lequel le capitalisme se transforme lui-même. Lassalle résume brutalement cela en écrivant à 
Marx qu’il est « un Ricardo devenu socialiste et un Hegel devenu économiste » (1851). 

Le capitalisme fut de la sorte intégré dans le cadre dialectique utilisé par Hegel pour décrire les 
sociétés, gouverné à la fois par un principe d’auto-développement et d’auto-destruction, d’auto-
transcendance vers une forme supérieure. C’est en généralisant cette logique d’auto-transformation 
que Marx conçut la théorie du matérialisme historique qui préserve la structure de la philosophie 
hégélienne de l’histoire tout en en modifiant le contenu, en la rendant matérialiste. Elle n’est plus 
celle des idées mais celle de la production matérielle, elle n’est plus celle de l’esprit mondial mais 
celle du pouvoir productif. L’unité du développement n’est plus une culture mais une structure 
économique. Pour reformuler en des termes matérialistes la phrase par laquelle nous résumions la 
philosophie de l’histoire de Hegel, l’histoire est l’histoire de l’industrie humaine, qui connaît une 
croissance du pouvoir productif, dont la motivation et le véhicule sont une structure économique, qui 
périt lorsqu’elle a stimulé plus de croissance qu’elle n’en peut contenir. 

De même que les économistes sont les représentants scientifiques de la classe bourgeoise, de même 
les socialistes et les communistes sont les théoriciens de la classe prolétaire. Tant que le prolétariat 
n’est pas encore assez développé pour se constituer en classe, que, par conséquent, la lutte même du 
prolétariat avec la bourgeoisie n’a pas encore un caractère politique, et que les forces productives ne 
se sont pas encore assez développées dans le sein de la bourgeoisie elle-même, pour laisser entrevoir 
les conditions matérielles nécessaires à l’affranchissement du prolétariat et à la formation d’une 
société nouvelle, ces théoriciens ne sont que des utopistes qui, pour obvier aux besoins des classes 
opprimées, improvisent des systèmes et courent après une science régénératrice. Mais à mesure que 
l’histoire marche et qu’avec elle la lutte du prolétariat se dessine plus nettement, ils n’ont plus besoin 
de chercher de la science dans leur esprit, ils n’ont qu’à se rendre compte de ce qui se passe devant 
leurs yeux et de s’en faire l’organe. Tant qu’ils cherchent la science et ne font que des systèmes, tant 
qu’ils sont au début de la lutte, ils ne voient dans la misère que la misère, sans y voir le côté 
révolutionnaire, subversif, qui renversera la société ancienne [ce qui revient à dire qu’il leur manque 
l’idée dialectique]. Dès ce moment, la science produite par le mouvement historique, et s’y associant 



en pleine connaissance de cause, a cessé d’être doctrinaire, elle est devenue révolutionnaire. (Marx 
1847. Souligné par Marx) 

En ce sens, la pensée marxiste est parvenue à « monter sur les épaules des géants » (Newton), elle se 
présente comme la continuité des enseignements des plus grands penseurs de la philosophie, de 
l’économie politique, du socialisme, et c’est en ce sens que le marxisme « est le successeur légitime 
de tout ce que l’humanité a créé de meilleur au XIXesiècle : la philosophie allemande, l’économie 
politique anglaise et le socialisme français » (Lénine 1913). Ainsi, non sans lien avec le 
développement de la classe ouvrière, la science s’associe au mouvement historique et peut être 
envisagée comme révolutionnaire avec le socialisme scientifique. 

2. Une conception matérialiste de l’histoire 

L’homme se distingue de l’animal en ce qu’il produit consciemment ses propres moyens de 
subsistance – « ce qui distingue dès l’abord le plus mauvais architecte de l’abeille la plus experte, c’est 
qu’il a construit la cellule dans sa tête avant de la construire dans la ruche » (Marx 1867a). C’est ainsi 
par l’étude du mouvement historique de la classe ouvrière pour son émancipation que Marx parvint 
à en dégager la portée historique et élabora le matérialisme historique, une analyse dialectique 
matérialiste de l’histoire. « Ainsi l’idéalisme était chassé de son dernier refuge, la conception de 
l’histoire ; une conception matérialiste de l’histoire était donnée et la voie était trouvée pour expliquer 
la conscience des hommes en partant de leur être, au lieu d’expliquer leur être en partant de leur 
conscience, comme on l’avait fait jusqu’alors » (Engels 1891). Nous employons indifféremment 
« matérialisme historique » et « conception matérialiste de l’histoire », et nous acceptons la 
remarque d’Étienne Balibar (1965), selon qui « dans l’expression “matérialisme historique”, 
“matérialisme” ne signifie rien d’autre que science, et l’expression est rigoureusement synonyme de 
“science de l’histoire” ». Il s’agit de se doter d’une lecture scientifique du mouvement historique (a) 
afin de développer une interprétation de l’évolution des sociétés (b). 

a. Une compréhension scientifique de l’histoire 

Le matérialisme de Marx s’appuie sans ambiguïté sur la théorie de l’évolution biologique. « Darwin a 
attiré l’attention sur l’histoire de la technologie naturelle, c’est-à-dire sur la formation des organes 
des plantes et des animaux considérés comme moyens de production pour leur vie. L’histoire des 
organes productifs de l’homme social, base matérielle de toute organisation sociale, ne serait-elle pas 
digne de semblables recherches ? […] La technologie met à nu le mode d’action de l’homme vis-à-vis 
de la nature, le procès de reproduction de sa vie matérielle et, par conséquent, l’origine des rapports 
sociaux et des idées ou conceptions intellectuelles qui en découlent » (Marx 1867a). Dans son éloge 
funèbre à Marx, Engels affirmait que « [d]e même que Darwin a découvert la loi du développement 
de la nature organique, de même Marx a découvert la loi du développement de l’histoire 
humaine » (Engels 1883). Toutefois si le matérialisme historique est évolutionnaire, il se distingue du 
darwinisme d’une part en ce que l’évolution ne se fait pas de manière lente et progressive mais par 
des ruptures, et d’autre part en ce que « l’analyse des formes économiques ne peut s’aider du 
microscope ou des réactifs fournis par la chimie ; l’abstraction est la seule force qui puisse lui servir 
d’instrument » (Marx 1867a). 

La dialectique de la société n’est pas d’essence différente de la dialectique de la nature, au sens où 
l’homme peut utiliser les lois de la nature à son profit, seulement il ne peut pas les changer. Par 
contre, les lois de la société, les lois de l’histoire, sont elles-mêmes des produits de l’activité 
historique de l’humanité, et en tant que telles sont transitoires. C’est en appliquant la méthode 
dialectique à l’histoire des sociétés humaines que Marx et Engels ont esquissé une science de 
l’histoire, à laquelle la tradition a donné le nom de matérialisme historique – l’expression n’était pas 
employée par Marx, pas plus que matérialisme dialectique. Le matérialisme historique cherche à 
expliquer l’existence (et la succession) de différents types de sociétés humaines à partir du concept 
de « mode de production », de l’unité contradictoire de forces productives et de rapports de 
production. La théorie de l’histoire de Marx apparaît dans plusieurs de ses œuvres, en 



particulier L’idéologie allemande (1845) et, d’une manière synthétique, dans la Préface de 
la Contribution à la critique de l’économie politique (1859). Elle se veut non idéaliste et fondée sur 
une contradiction entre forces productives et rapports de production. Le passage suivant en résume 
les traits majeurs : « Le mode de production de la vie matérielle conditionne le processus de vie social, 
politique et intellectuel en général. Ce n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur être ; 
c’est inversement leur être social qui détermine leur conscience. À un certain stade de leur 
développement, les forces productives matérielles de la société entrent en contradiction avec les 
rapports de production existants, ou, ce qui n’en est que l’expression juridique, avec les rapports de 
propriété au sein desquels elles s’étaient mues jusqu’alors. De formes de développement des forces 
productives qu’ils étaient ces rapports en deviennent des entraves. Alors s’ouvre une époque de 
révolution sociale. Le changement dans la base économique bouleverse plus ou moins rapidement 
toute l’énorme superstructure » (Marx 1859). 

Dans toute société divisée en classes, les formes sociales (rapports de production) sont dissimulées 
par un contenu matériel (forces productives). Les forces productives sont issues du travail humain, et 
les rapports de production sont eux-mêmes produits par l’humanité au cours même de son activité 
productive, ils correspondent à une étape déterminée du développement de sa capacité de 
production. Les forces productives peuvent être conçues comme ce qui est utilisé pour produire. 
Elles revêtent à la fois une dimension objective, les moyens de production, eux-mêmes constitués de 
matières premières (les objets du travail) et d’instruments de production (les outils du travail), qui 
constituent du travail mort et donc du capital constant, et une dimension subjective, la force de 
travail, qui est du travail vivant et donc du capital variable. Toutefois, elles ne sauraient se limiter à 
une grandeur quantitative dans la mesure où elles constituent également une catégorie historique, 
sociale, économique et un enjeu de la lutte de classes. Il est donc évident que le développement des 
forces productives, à savoir de la capacité à produire plus de biens matériels, et à maîtriser la nature, 
comporte des aspects quantitatifs mesurables (par exemple en termes de productivité), mais il n’est 
pas réductible à une quantité. Il s’inscrit dans des rapports sociaux de production entre les 
producteurs et les non-producteurs, pour qui ils produisent et à l’autorité desquels ils sont soumis. 
L’ensemble de ces rapports constitue la structure économique et chaque mode de production se 
distingue par une configuration spécifique des rapports de production avec deux classes sociales 
principales. 

b. Une théorie de l’évolution historique 

Chaque période historique, à savoir chaque mode de production, est marquée par un type particulier 
de rapports de production, avec un mode spécifique de distribution du surplus. Aussi, nous pouvons 
distinguer, de manière relativement schématique au sens cette figure ne saurait s’adapter à toutes 
les régions ni à toutes les époques , les trois modes de production traversés par l’humanité depuis 
l’apparition de l’histoire. La première forme historique d’exploitation, l’esclavage, fut celle de 
l’antiquité, avec des rapports entre maîtres et esclaves. Le surplus consistait alors en la différence 
entre la totalité de la richesse créée par les esclaves et les ressources nécessaires à satisfaire les 
besoins élémentaires des esclaves. L’esclavage correspond à un faible niveau de développement des 
forces productives, au sens où l’esclave travaille le moins possible. Des rapports sociaux fondés sur 
l’esclavage existent donc, sous les formes les plus diverses, pendant tout un stade du développement 
historique de l’humanité, au cours duquel les forces productives sont très peu développées. Celles-ci 
se développent peu à peu et entrent alors en conflit avec les rapports sociaux esclavagistes, ainsi 
qu’avec les idéologies, religions, philosophies qui les justifient et en démontrent la « nécessité ». 

La deuxième forme historique d’exploitation fut le servage, associé au mode de production féodal, 
les deux principales classes étant les serfs et les seigneurs. La société féodale se distingue par une 
petite production individuelle, avec des moyens de production adaptés pour une consommation 
rapide par le producteur lui-même ou par le seigneur féodal. Le surplus se présente comme une part 
de la quantité produite par les serfs remise aux seigneurs, sous forme d’impôt. 



Enfin, la troisième forme historique d’exploitation est le salariat, associé au capitalisme. L’industrie se 
transforme, d’abord avec la coopération simple et la manufacture ; les moyens de production, qui 
étaient jusqu’à présent dispersés en ateliers, se concentrent, et le capitaliste apparaît en tant que 
propriétaire des moyens de production ; il s’approprie les produits, en fait des marchandises, et 
s’approprie le produit social. Le producteur étant séparé des moyens de production, il est contraint 
au salariat, et l’opposition de classe se structure entre prolétariat et bourgeoisie. Le supplément de 
richesse correspond à la plus-value dégagée par les salariés au cours du processus de production, qui 
est la différence entre la valeur de la production et la valeur de la force de travail, à savoir les salaires 
versés aux travailleurs. Une révolution prolétarienne impliquerait la résolution des contradictions, au 
sens où l’appropriation du pouvoir par le prolétariat impliquerait que les moyens de production 
sociaux deviennent propriété commune. Les hommes, enfin maîtres de leur propre socialisation, 
deviennent aussi par là même maîtres de la nature et donc libres. 

La différence entre modes de production dépend essentiellement du mode d’extraction de la 
richesse par la classe dominante au détriment de la classe dominée qui la crée. Ces rapports sont le 
fondement de toute la société, sur lequel s’élève une superstructure, qui correspond aux institutions 
non économiques qui permettent de garantir l’existence et la stabilité de la structure économique. 
En d’autres termes il s’agit des structures juridiques/idéologiques qui vivent ou meurent selon 
qu’elles soutiennent ou pas les rapports de production permettant le développement des forces 
productives. Il s’agit d’abord du droit et de l’appareil politique, auxquels correspondent certaines 
formes de prise de conscience. L’État n’est donc pas conçu comme neutre et donc fétichisé mais 
comme l’incarnation de rapports sociaux à un moment donné. Il est le produit de la division de la 
société en classes, ce qui signifie qu’il n’a pas existé de tout temps. Dans les « sociétés 
archaïques » (Morgan 1877), il n’existait pas d’État et le corps social était organisé sur le mode de 
l’égalité entre membres de la tribu – le communisme primitif. « Sans soldats, gendarmes ni policiers, 
sans noblesse, sans rois ni gouverneurs, sans préfets ni juges, sans prisons, sans procès, tout va son 
train régulier. […] Bien que les affaires communes soient en nombre beaucoup plus grand que de nos 
jours […] on n’a quand même nul besoin de notre appareil administratif vaste et compliqué » (Engels 
1884). 

C’est ainsi que les classes sociales, et donc l’État comme superstructure nécessaire au maintien des 
rapports sociaux, ne sont apparues qu’avec le développement des forces productives permettant un 
surplus social. Précisément l’accumulation de richesses permise par l’apparition de l’élevage et de 
l’agriculture a conduit à la première division de la société en classes, l’esclavage. C’est ainsi pour 
empêcher les conflits que l’État est apparu comme un corps spécial répressif, au sens du Léviathan 
(Hobbes). Aussi, ce sont les conflits et les contradictions internes d’une société déterminée qui, par la 
lutte de classes, génèrent une « révolution sociale » transformant la superstructure afin d’autoriser 
un développement supérieur des forces productives. C’est ainsi que la lutte entre patriciens et 
plébéiens a provoqué l’effondrement de l’empire romain face aux invasions germaniques, que la 
révolution de 1789 a permis à la bourgeoisie de renverser l’État monarchique. Ainsi s’esquisse 
l’histoire de l’humanité conçue à la fois comme l’histoire de la lutte des classes et l’histoire d’une 
succession de concordances et de discordances entre forces productives et rapports de production, 
schématisée par Marx avec quatre types successifs de mode de production : asiatique, antique, 
féodal, capitaliste. Chaque mode de production, chaque système de rapports de production et 
d’idéologie naît pour développer plus loin les forces productives, puis devient un frein, une entrave à 
leur développement. C’est ainsi que la théorie de l’impérialisme énonce qu’à une certaine étape 
(début du XXe siècle), le capitalisme a atteint la fin de sa période de développement historique et 
entre dans sa phase dégénérescente, celle des « guerres et des révolutions » (Lénine 1916). 

3. Une critique de l’économie politique 

C’est à l’occasion de la crise de 1857 que Marx prit conscience de la nécessité de construire une 
théorie économique pouvant servir de socle à son projet émancipatoire pour les travailleurs, dont 
chacun, contraint de « porte[r] sa propre peau au marché [,] ne peut s’attendre qu’à une chose : être 



tanné [par] l’homme aux écus » (1867a). Le Capital est sous-titré Critique de l’économie politique, ce 
qui correspond à une critique des théories économiques justifiant le capitalisme, en vue de dégager 
une théorie supérieure permettant une critique révolutionnaire du capitalisme. Il se fixe pour objectif 
de dégager les mécanismes moteurs du mode capitaliste de production, dont une particularité 
centrale par rapport au féodalisme et à l’esclavagisme est que la contrainte dans l’extraction du 
surplus n’est pas apparente. Il s’agit de déterminer les rapports de production qui existent 
réellement derrière les concepts, au sens où l’économie est conçue comme l’anatomie d’une société. 
Les fondements économiques du marxisme sont le dépassement de l’économie politique britannique 
à l’aide de la dialectique matérialiste, dans une optique de transformation sociale. Aussi les hommes 
ont un double rapport, un rapport des hommes avec la nature et un rapport des hommes entre eux. 
L’histoire, le travail, la production sont un rapport entre l’homme et la nature. Le développement des 
besoins de l’humanité a conduit l’humanité à produire ses propres moyens de subsistance, et donc à 
travailler, c’est-à-dire transformer la nature. « Le premier fait historique est donc la production des 
moyens permettant de satisfaire ces besoins » (Marx 1845a). L’activité humaine s’explique donc par 
les besoins et non par la pensée. « Avec l’homme, nous entrons dans l’histoire […] l’activité historique 
la plus essentielle des hommes, celle qui a élevé les hommes de l’animalité à l’humanité […] la 
production sociale » (Engels 1925). Le travail est la condition fondamentale première de toute vie 
humaine. Aussi l’homme transforme la nature à travers une collectivité ; c’est en ce sens qu’il est un 
être social. L’activité économique se fait dans le cadre d’une société déterminée, un mode de 
production déterminé, avec des rapports de production déterminés, « des rapports de production 
correspondant à un degré de développement déterminé de leurs forces productives 
matérielles » (Marx 1859). Aussi il s’appuie la théorie de la valeur construite par les économistes 
classiques (livre I du Capital), de laquelle il extrait la plus-value (a), ce qui le conduit à une loi de 
baisse tendancielle du taux de profit (livre III du Capital) (b) et à une théorie des crises (c). 

a. Théorie de la valeur 

C’est dans une large mesure à la contribution d’Adam Smith et de David Ricardo que Marx emprunte 
la loi de la valeur, selon laquelle le travail est à la source de l’enrichissement, et il y découvre une loi 
interne, la loi de la plus-value. Elle est propre au capitalisme, et elle met en exergue sa contradiction 
fondamentale, entre une production de plus en plus sociale et une appropriation de plus en plus 
privée des moyens de production. Ceci s’exprime à travers la loi de la baisse tendancielle du taux de 
profit. La loi de la valeur est l’expression abstraite des rapports sociaux, elle est la forme sociale la 
plus simple, la plus élémentaire de la richesse. « La richesse des sociétés dans laquelle règne le mode 
de production capitaliste s’annonce comme une immense accumulation de marchandises. L’analyse 
de la marchandise, forme élémentaire de cette richesse, sera par conséquent le point de départ de 
nos recherches » (Marx 1867a). La marchandise est dotée d’un double caractère : d’une part elle a 
une valeur d’usage, au sens où elle satisfait un besoin social, en tant que travail humain concret. Or, 
la valeur d’usage ne suffit pas à qualifier une marchandise, puisqu’il est possible pour une chose 
d’être utile, d’être un produit du travail humain, et de ne pas être une marchandise, par exemple 
cueillir des fleurs. D’autre part une marchandise est une valeur d’échange. « Pour produire des 
marchandises, [un producteur] doit non seulement produire des valeurs d’usage, mais des valeurs 
d’usage pour d’autres, des valeurs d’usage sociales » (Marx 1867a). Ce produit du travail doit être 
échangé, ce qui nécessite un taux d’échange, c’est-à-dire une valeur d’échange, qui est la forme 
concrète que prend la valeur d’une marchandise. 

Déterminée de manière objective, la valeur peut être mesurée par un étalon, à savoir un élément 
commun que détiennent toutes les marchandises. Il s’agit du travail, au sens abstrait, ramené à sa 
composante simple, dont le travail complexe est un multiple. Aussi le double caractère de la 
marchandise correspond au double caractère du travail : le travail concret correspond à l’activité 
productive concrète et crée des valeurs d’usage, il est la forme de manifestation du travail abstrait 
qui abstrait crée des valeurs – sa seule qualité est sa quantité, à savoir une dépense de force de 
travail humaine commune à tous les travaux. Alors que le travail concret désigne une activité 



spécifique, le travail décrit l’activité de travailler commune à tout type de travail. Il constitue la 
substance de la valeur. Aussi, la valeur d’une marchandise est le temps de travail abstrait 
socialement nécessaire à sa production. « Le temps socialement nécessaire à la production des 
marchandises est celui qu’exige tout travail, exécuté avec le degré moyen d’habileté et d’intensité et 
dans des conditions qui, par rapport au milieu social donné, sont normales » (Marx 1867a). Cette 
précision est décisive, au sens où elle signifie que la valeur de la marchandise d’un producteur 
inefficace sera supérieure à la valeur de la marchandise du producteur moyen, et par conséquent, il 
subira une perte puisque la marchandise sera vendue à un prix équivalent à la valeur de la 
marchandise du producteur moyen. Enfin, la valeur d’échange est l’expression monétaire de la 
valeur. 

La forme de la valeur s’est d’abord présentée sous son caractère simple, avec le troc où des valeurs 
d’usage s’échangeaient contre des valeurs d’usage, c’est-à-dire des marchandises contre des 
marchandises (M1-M2). Ici les marchandises M1 et M2 sont de valeur équivalente. L’échange est 
proportionnel à la quantité de travail socialement nécessaire, c’est-à-dire que les deux marchandises 
en contiennent autant. C’est l’apparition d’un important surplus qui a conduit les communautés à 
développer les échanges, si bien que des marchandises ont été spécialement produites pour 
l’échange, et un équivalent général a émergé, d’abord sous forme d’une monnaie-marchandise 
dotée d’une valeur d’usage et d’une valeur distinctes, puis sous la forme de monnaie, dont la valeur 
d’usage est exclusivement de mesurer la valeur. « La marchandise spéciale […] devient marchandise 
monnaie ou fonctionne comme monnaie » (Marx 1867a). Il s’agit de la forme équivalent de la valeur 
(M1-A-M2), qui devient sa forme développée lorsqu’elle est généralisée à l’ensemble des 
marchandises. 

L’argent devient capital lorsque qu’une marchandise et un processus permettant une augmentation 
de la valeur. Aussi une somme d’argent (A) sera utilisée pour se procurer une marchandise (M) qui 
sera transformée en une autre marchandise (M’) d’une valeur supérieure (A’). Il s’agit de la formule 
générale du capital (A-M-A’). La particularité du capitalisme est qu’en passant de A à A’ l’argent 
devient capital, et c’est au cours du processus de production que la marchandise se transforme de M 
en M’, qu’elle crée plus de valeur qu’elle n’en coûte. La force de travail est précisément la 
marchandise qui permet d’accroître la valeur, au sens où la richesse qu’elle crée est supérieure à sa 
valeur. On peut ainsi décomposer la formule générale du capital en A-M…P…M’-A’. Autrement dit, le 
capitaliste doté de la somme A se procure de la force de travail (du travail vivant qui transmet de la 
valeur au processus de production, donc du capital variable) et des moyens de production (matières 
premières et instruments de production, c’est-à-dire du travail mort ; ils incorporent du travail, qui a 
été nécessaire pour les produire ; ils ne créent pas de valeur supplémentaire, mais transmettent de la 
valeur aux marchandises ; ils sont du capital constant), qui ensemble constituent M, afin de produire 
une nouvelle marchandise M’ d’une valeur A’ supérieure à A. Ici il est utile de noter que la monnaie 
n’est pas neutre mais contient, en tant que marchandise, des rapports sociaux de production. « La 
valeur, c’est-à-dire le quantum de travail humain, […] est exprimée en imagination par le quantum de 
la marchandise monnaie qui coûte précisément autant de travail » (Marx 1867a). La marchandise qui 
crée la valeur (la différence entre A et A’) en passant de M à M’ est la force de travail, dont la valeur 
est inférieure à celle de la marchandise qu’elle crée. 

Précisons à présent que la valeur de la force de travail ne correspond pas au minimum de 
subsistance, comme le défend Ferdinand Lassalle avec la loi d’airain sur les salaires, en référence à 
Goethe. De même que la surpopulation n’est pas absolue (Malthus) mais relative aux besoins de la 
classe capitaliste, il est faux d’affirmer que le niveau de salaire correspond strictement à la 
subsistance – on retrouve aussi cette formulation chez Ricardo. La valeur force de travail inclut bien 
une composante physique correspondant au renouvellement de la force de travail mais aussi, et c’est 
ce qui distingue l’homme de l’animal et qui fait que l’homme construit son histoire, une composante 
historique, sociale et géographique, qui inclut l’éducation publique (au-delà de la simple 



reproduction) et donc la limitation du travail des enfants, le salaire différé sous des formes diverses 
de prestations sociales, les congés payés… qui sont tous des enjeux de la lutte de classes. 

« La forme salaire […] fait […] disparaître toute trace de la division de la journée en travail nécessaire 
et surtravail » (Marx 1867a). La valeur d’une marchandise se décompose en capital constant (le 
travail mort accumulé, la valeur transmise à la marchandise), capital variable (la valeur de la force de 
travail, le travail vivant correspondant au travail nécessaire) et plus-value (qui correspond à la valeur 
extraite du surtravail, c’est-à-dire le travail non rémunéré). La partie relativement stable de la valeur 
de la force de travail est sa composante physique, alors que sa composante socio-historique est 
beaucoup plus fluctuante, et sa variation reflète le rythme de la lutte de classes, via l’évolution du 
taux d’exploitation (rapport entre plus-value et capital variable). La classe capitaliste cherche à 
diminuer le travail nécessaire, pendant laquelle la classe travailleuse produit son propre salaire, et à 
augmenter le travail gratuit, pendant lequel le travailleur produit de la plus-value pour le capitaliste. 
Autrement dit, celui-ci cherche à augmenter la plus-value, soit en augmentant la durée du travail 
sans modifier la durée du travail nécessaire, c’est-à-dire en augmentant la durée du travail total ou 
en bénéficiant des économies d’échelle avec le travail en équipe (plus-value absolue), soit en 
diminuant la durée du travail nécessaire par l’augmentation de la productivité (plus-value relative). 
Une telle pratique exerce un impact sur le taux de profit. 

b. Loi de la baisse tendancielle du taux de profit 

En substituant du capital au travail, c’est-à-dire en remplaçant la force de travail par des instruments 
de production, dans l’objectif d’améliorer sa plus-value, la classe capitaliste va se heurter à la 
contradiction fondamentale du capitalisme, produit d’une séparation entre d’une part une 
production de plus en plus socialisée, et d’autre part une appropriation privée des moyens de 
production par de moins en moins de capitalistes. Il s’agit de la loi de la baisse tendancielle du taux 
de profit, la « loi la plus importante de toute l’économie politique moderne » (Marx 1894). En 
cherchant à augmenter sa plus-value individuelle en ayant recours à des moyens de production plus 
efficaces, un capitaliste individuel contribue à une diminution de la plus-value sociale – celle de 
l’ensemble de la classe capitaliste. En d’autres termes, des actes individuels rationnels peuvent avoir 
une conséquence sociale non souhaitable. Trois rapports sont fondamentaux ici : 

– le taux d’exploitation (ou taux de plus-value), rapport entre surtravail et travail nécessaire, soit 
pl/v, 

– le taux de profit, rapport entre richesse produite et richesse accumulée, soit pl/(c+v), 

– la composition organique du capital, rapport entre capital constant et capital variable, c’est-à-dire 
entre travail mort et travail vivant, soit c/v. 

Ce que cherche à maximiser le capital n’est pas la valeur nouvellement produite « d’après sa mesure 
réelle », soit le taux d’exploitation, mais « par rapport à lui-même en tant qu’il en est la 
présupposition » (Marx 1858), soit le taux de profit (valeur créée par le capital investi). Le principe de 
la loi de la baisse tendancielle du taux de profit est que, toute chose égale par ailleurs, une 
augmentation de la composition organique du capital – c’est-à-dire une augmentation du capital 
constant (travail mort) par rapport au capital variable (travail vivant) – implique une diminution du 
taux de profit ; il est possible d’avoir à la fois une augmentation en valeur absolue et une diminution 
réelle. Autrement dit, une augmentation de la quantité de travail et une diminution de la partie 
consacrée au travail nécessaire implique une diminution de la richesse produite par rapport à la 
richesse accumulée (taux de profit). « [I]l faut bien que cet accroissement progressif du capital 
constant sur le capital variable ait nécessairement pour résultat une baisse graduelle du taux de profit 
général, le taux de la plus-value ou encore le degré d’exploitation du travail par le capital restant les 
mêmes » (Marx 1894). L’antagonisme qui apparaît ici est qu’au lieu d’économiser du travail humain, 
d’autoriser une réduction du temps travaillé, au rythme de la hausse de la productivité, cette 
augmentation du travail mort par rapport au travail vivant crée une armée industrielle de réserve 
(chômeurs) qui exerce une pression à la baisse sur les salaires et rend possible des crises de 



surproduction, temporairement résolues par la destruction d’une partie du capital. Il est important 
de noter ici que la concurrence n’est pas à l’origine de la loi, elle ne fait que les réaliser. « Vouloir 
expliquer ces lois simplement à partir de la concurrence, c’est avouer qu’on ne la comprend 
pas » (Marx 1858). 

Il n’existe cependant pas d’application linéaire, mécanique à la baisse du taux de profit, et il existe 
des moyens de lutter contre cette baisse, et c’est pourquoi on parle de baisse 
tendancielle. « Comment expliquer que cette baisse n’ait pas été plus importante ou plus rapide ? Il a 
fallu que jouent des influences contraires, qui contrecarrent et suppriment l’effet de la loi générale et 
lui confèrent simplement le caractère d’une tendance. C’est pourquoi nous avons qualifié la baisse du 
taux de profit général de baisse tendancielle » (Marx 1894). Marx répertorie ces contre-tendances en 
six ensembles, qui peuvent à la fois des faits systémiques et des outils à disposition des capitalistes. 
Certains aggravent directement la situation de la classe ouvrière, d’autres sont plus hétérogènes. 

(i) Il peut s’agir d’augmenter le degré d’exploitation du travail (pl/v), ce qui peut correspondre à une 
augmentation de la durée du travail (plus-value absolue), à une intensification du travail (plus-value 
relative), à une modification de la constitution de la valeur de la force de travail, en faisant par 
exemple travailler des catégories de travailleurs moins bien rémunérés, à des économies d’échelle 
provoquées par le travail en équipe… 

(ii) Il est également possible de diminuer la valeur de la force de travail (v) ou de diminuer le salaire 
en-dessous de la valeur de la force de travail, en réduisant la valeur des subsistances nécessaires à 
l’entretien du travailleur, ou en faisant en sorte que tel ou tel bien n’entre pas dans la formation de 
la valeur de la force de travail, via l’utilisation de main-d’œuvre clandestine – moins exigeante en 
termes de besoins –, l’entrave des luttes salariées, par exemple avec la diminution des libertés 
syndicales, la réduction du salaire différé (retraites, remboursements de santé…), de la qualité de 
l’enseignement… 

(iii) La surpopulation relative (chômage), qui constitue une armée industrielle de réserve, joue un 
rôle de pression à la baisse sur les salaires (v). « La création de cette surpopulation est inséparable du 
développement de la productivité du travail, qui se traduit par la baisse du taux de profit, et le 
développement de cette productivité l’accélère » (Marx 1894). 

(iv) La baisse du prix des éléments du capital constant (c) peut également contrer la tendance à la 
baisse du taux de profit. « La même évolution qui fait s’accroître la masse du capital constant par 
rapport au capital variable fait baisser la valeur de ces éléments par suite de l’accroissement de la 
productivité du travail, et empêche ainsi que la valeur du capital constant, qui pourtant s’accroît sans 
cesse, n’augmente dans la même proportion que son volume matériel, c’est-à-dire que le volume 
matériel des moyens de production mis en œuvre par la même quantité de force de travail » (Marx 
1894). Il s’agit notamment de la valeur des matières premières. 

(v) Le commerce permet de réaliser un bénéfice supplémentaire (pl) sur d’autres capitalistes plus 
faibles. Aussi la classe capitaliste a besoin d’élargir ses frontières pour aller extraire de la plus-value 
dans des pays où la valeur de la force de travail est plus faible. « L’extension du commerce extérieur, 
qui était à la base du mode production capitaliste à ses débuts, en est devenue le résultat, à mesure 
que progressait la production capitaliste, en raison de la nécessité inhérente à ce mode de production 
de disposer d’un marché toujours plus étendu » (Marx 1894). 

(vi) Le développement du capital par actions permet enfin d’élargir le champ de l’accumulation en 
développant le capital financier. 

Aussi, la plus-value est extraite dans la production, mais la marchandise doit être vendue pour que 
cette plus-value soit réalisée. Le secteur commercial ne crée pas en soi de plus-value, mais il permet 
d’en assurer la transformation en profit. Il permet l’accumulation du capital. Ce qui pour Marx 
distingue le mode capitaliste de production est que la production de la plus-value est sa fin 
immédiate et son moteur déterminant. Le capital produit du capital, et il ne le fait que dans la 



mesure où il produit de la plus-value. C’est ainsi qu’une fois produite, la marchandise est vendue afin 
que la plus-value soit réalisée, sous forme de profit, qui sera égal à la plus-value si le prix est égal à la 
valeur. Le prix est ainsi l’expression monétaire et déformée de la valeur, et dans tous les cas, la 
somme des plus-values est égale à la somme des profits, et la somme des prix est égale à la somme 
des valeurs, mais elles peuvent être différentes dans une branche donnée, à un moment donné. Si 
par exemple, dans une branche, le taux de profit est supérieur au taux de profit moyen (égal à la 
moyenne des plus-values), les capitaux afflueront et les taux de profit s’égaliseront (loi de l’offre et 
de la demande). La loi de la valeur ne disparaît pas pour autant, parce que la plus-value est donnée, 
acquise dans le processus de production ; là, seule la répartition entre branches est modifiée. 

Cette loi conduit Marx à formuler l’appréciation que les crises sont une composante structurelle du 
capitalisme. 

c. Théorie des crises 

Marx n’a pas écrit d’ouvrage spécifique sur la crise, et c’est dans le cadre de son analyse du 
capitalisme (dans des articles d’actualité et dans ses travaux économiques, en particulier le livre III 
du Capital) que s’inscrit sa lecture des crises. Si Marx conçoit chaque crise comme spécifique et 
nécessitant une étude particulière, toutes s’inscrivent dans une théorie générale des contradictions 
du capitalisme. C’est toutefois dans une confrontation avec l’approche de Ricardo – « les produits 
sont toujours achetés par des produits ou des services ; la monnaie n’est que l’intermédiaire qui rend 
l’échange possible » (1817) – et de Say – « c’est la production qui ouvre des débouchés aux produits » 
(1803) – pour qui il n’existe pas de surproduction car des produits s’échangent contre des produits. 
Pour Marx (1910), « la crise économique mondiale, le phénomène le plus complexe de la production 
capitaliste, est escamotée par l’élimination de la première condition de la production capitaliste, à 
savoir que le produit doit nécessairement être une marchandise, doit donc prendre la forme de la 
monnaie, parcourir tout un cycle de métamorphoses ». Il envisage les crises comme propres au 
capitalisme, et pas dus à des événements exogènes perturbant un équilibre. Marx procède de la 
production de marchandises (et non de la consommation ou de la demande) et de l’extraction de la 
plus-value (et non du partage ultérieur de la plus-value sociale). Il énonce que « [l]a possibilité 
générale des crises est donnée dans le processus même de métamorphose du capital et cela 
doublement : dans la mesure où l’argent fonctionne comme moyen de circulation – par la non-
coïncidence de l’achat et de la vente. Dans la mesure où l’argent fonctionne comme moyen de 
paiement : il agit alors dans deux moments différents – comme mesure des valeurs et comme 
réalisation de la valeur » (Marx 1910). 

La production n’étant pas déterminée par les besoins sociaux mais par les perspectives de profit, la 
crise ne résulte pas de l’insatisfaction des besoins mais de l’impossibilité de réaliser un profit 
suffisant. C’est la raison pour laquelle la baisse du taux de profit ne peut être surmontée que par des 
crises répétées. « [L]a plus-value étant le but de la production capitaliste, la baisse du taux du profit 
ralentit la formation de capitaux nouveaux et favorise la surproduction, la spéculation, les crises, 
l’excédent de capital à côté de l’excédent de population » (Marx 1894). Elle favorise la concentration 
et la centralisation du capital, le ralentissement de la formation de nouveaux capitaux, la 
surproduction, la spéculation, l’excédent de capital. Si la vente est impossible, l’exploitation est sans 
profit car la plus-value n’est pas réalisée. La baisse du taux de profit est un signal de suraccumulation 
du capital par rapport aux perspectives de rentabilité, si bien qu’une dévalorisation du capital est 
nécessaire, elle passe par la destruction d’une partie du capital constant et du capital variable afin de 
rétablir le taux de profit. En outre, la baisse du taux de profit implique la hausse de la quantité de 
capital nécessaire à la mise en œuvre productive du travail, et l’aggravation de la concurrence, avec 
une concentration accrue. Assurer la reproduction et l’accumulation du capital implique la nécessité 
de reconstituer la valeur. Si la plus-value ne peut être convertie qu’avec perte, elle est inutilisée, et la 
reproduction et la circulation se bloquent. Cela implique le ralentissement voire la paralysie du 
processus de travail, avec la destruction d’une partie du capital, à la fois comme production perdue 
et comme dépréciation de valeur, d’où une impossibilité de renouveler le capital à la même échelle 



et donc une déflation et des faillites. « Chaque crise détruit régulièrement non seulement une masse 
de produits déjà créés, mais encore une grande partie des forces productives déjà existantes elles-
mêmes » (Marx, Engels 1848). Aussi le capitalisme est confronté à un retour périodique des crises 
économiques qui menacent l’existence du capitalisme. Il s’agit de crises de surproduction 
périodiques – inédites dans l’histoire de l’humanité (les crises étaient jusqu’à présent des crises de 
sous-production). Chacune détruit des marchandises et des forces productives, au sens où celles-ci 
sont trop puissantes pour la structure sociale capitaliste, et elles sont entravées par les rapports de 
production. « Le système bourgeois est devenu trop étroit pour contenir les richesses créées dans son 
sein » (Marx, Engels 1848). 

La théorie économique de Marx, comme critique de l’économie politique, est ainsi l’étape la plus 
complexe à laquelle a abouti son système de pensée, et c’est en dépassant la théorie économique 
classique à l’aide de la dialectique post-hégélienne, en particulier le matérialisme de Feuerbach, en 
vue d’un projet socialiste, que la théorie de Marx propose une analyse du capitalisme comme une 
étape dans le développement de l’humanité. La découverte du concept de plus-value permet 
d’envisager la possibilité de crises comme un phénomène structurel du capitalisme, via la loi de la 
baisse tendancielle du taux de profit.  

Conclusion 

La pensée marxiste est apparue à un moment particulier du développement de l’humanité, 
correspond à la phase ascendante du capitalisme dans les pays les plus avancés, et c’est la raison 
pour laquelle elle a pu s’appuyer sur les enseignements des pensées les plus radicales de cette 
période, dans un contexte d’important développement de la classe ouvrière. C’est en remplaçant, de 
façon matérialiste, l’esprit mondial, la conscience humaine et la culture respectivement par 
l’industrie humaine, le pouvoir productif et la structure économique que Marx a fondé la philosophie 
dialectique sur un socle matérialiste. Il a ainsi pu esquisser une histoire de l’humanité comme la 
confrontation entre forces productives et rapports de production, comme la succession de modes de 
production incarnés par des structures économiques et des rapports de production spécifiques dotés 
chacun d’un mode particulier de développement. Il a construit une théorie économique du 
capitalisme, comme le dernier mode de production connu par l’humanité, dont l’axe structurant est 
la production de la plus-value, qui permet d’envisager une loi du capitalisme expliquant le caractère 
inévitable des crises, la loi de baisse tendancielle du taux de profit. Nous avons pu constater tout au 
long de la construction théorique de Marx l’unité méthodologique de sa pensée, chacun de ses 
éléments se nourrissant mutuellement. 

 

  



Références bibliographiques 

Althusser, Louis. 1965 [1980]. Lire Le Capital. Maspero. 

Balibar, Étienne. 1965 [1980]. Sur les concepts fondamentaux du matérialisme historique. In 
Althusser 1965, tome 2 : 79-226. 

Carey, Henry Charles. The Past, the present and the future. Carey & Hart. 

Elster, Jon. 1980. Cohen on Marx’s theory of history. Political Studies. 28.1 : 121-128. 

Engels, Friedrich. 1878 [1957]. Anti-Dühring. M.E. Dühring bouleverse la science. Éditions Sociales. 

Engels, Friedrich. 1882. Lettre à Bernstein, le 2 novembre. 

Engels, Friedrich. 1883 [1973]. Projet d’allocution funèbre à l’occasion de la mort de Karl Marx. In 
Marx, Engels. Lettres sur les sciences de la nature (et les mathématiques). Éditions Sociales, 114. 

Engels, Friedrich. 1884 [1948]. L’origine de la famille, de la propriété privée et de l‘État. Éditions 
Sociales. 

Engels, Friedrich. 1886 [1946]. Ludwig Feuerbach et la fin de la philosophie classique allemande. 
Éditions Sociales. 

Engels, Friedrich. 1891 [1977]. Socialisme utopique et socialisme scientifique. Éditions Sociales. 

Engels, Friedrich. 1925 [1952]. Dialectique de la nature. Éditions Sociales. 

Evans, Michael. 1975. Karl Marx. Indiana University. 

Fourier, Charles. 1808. Théorie des quatre mouvements et des destinées générales. Pelzin. 

Hegel, Georg W.F. 1817 [1970]. Encyclopédie des sciences philosophiques. 1. La science de la logique. 
Vrin. 

Hess, Moses. 1841 [1988]. Berlin, Paris, Londres. La triarchie européenne. Du Lérot. 

Kautsky, Karl. 1907 [1977], Les trois sources du marxisme. L’œuvre historique de Marx, Spartacus. 

Labriola, Antonio. 1975. Lettere a Benedetto Croce. 1885-1904. Istituto italiano per gli studi storici. 

Lassalle, Ferdinand. 1851 [1984]. Lettre à Karl Marx. In Marx-Engels Gesamtausgabe III.4. Dietz. 

Lénine, Vladimir I. 1908 [1975]. Matérialisme et empiriocriticisme. Éditions en langues étrangères. 

Lénine, Vladimir I. 1913 [1976]. Les trois sources du marxisme. Éditions en langues étrangères. 

Lénine, Vladimir I. 1916 [1970]. L’impérialisme, stade suprême du capitalisme. Éditions en langues 
étrangères. 

Lénine, Vladimir I. 1923 [1963]. Sous la bannière du marxisme, la portée du matérialisme militant. In 
Lénine. Œuvres complètes. Tome 33. Éditions Sociales : 230. 

Lichtenberger, André. 1970 [1898]. Le Socialisme utopique : études sur quelques précurseurs inconnus 
du socialisme. Slatkine. 

Marx, Karl. 1843a [1998]. Contribution à la critique de la philosophie du droit de Hegel. Allia. 

Marx Karl 1843b [1968]. La question juive. Union Générale d’Éditions. 

Marx, Karl. 1844 [1937]. Notes critiques relatives à l’article « Le roi de Prusse et la réforme sociale. In 
Œuvres philosophiques. Costes. Tome 5 : 213. 

Marx, Karl. 1845a [1968]. L’idéologie allemande. Critique de la philosophie allemande la plus récente 
dans la personne de ses représentants Feuerbach, B. Bauer et Stirner, et du socialisme allemand dans 
celle de ses différents prophètes. Éditions Sociales. 



Marx, Karl. 1845b [1946]. Thèses sur Feuerbach. In Engels. Ludwig Feuerbach et la fin de la 
philosophie classique allemande. Éditions Sociales. 

Marx, Karl. 1847 [1948]. Misère de la philosophie. Éditions Sociales. 

Marx, Karl. 1851 [ 

Marx, Karl. 1852 [1976]. Le 18 brumaire de Louis Bonaparte. Éditions Sociales. 

Marx, Karl. 1858 [1980]. Manuscrits de 1857-1858. Éditions Sociales, deux tomes. 

Marx, Karl. 1859 [1957]. Contribution à la critique de l’économie politique. Éditions Sociales. 

Marx, Karl. 1864 [1973]. Lettre à Engels, le 4 juillet. In Marx, Engels. Lettres sur les sciences de la 
nature (et les mathématiques). Éditions Sociales : 29-32. 

Marx, Karl 1865 [1964]. Lettre à Engels, le 31 juillet. In Marx, Engels. Lettres sur Le Capital. Éditions 
Sociales : 148. 

Marx, Karl. 1867a [1978]. Le capital, Livre premier. Éditions Sociales, trois tomes. 

Marx, Karl. 1867b [1981]. Lettre à Engels, le 27 juin. In Correspondance, tome 8 : janvier 1865-juin 
1867. Éditions Sociales : 395. 

Marx, Karl. 1894 [1978]. Le capital, Livre troisième. Éditions Sociales, trois tomes. 

Marx, Karl 1910 [1976]. Théories sur la plus-value (Livre IV du « Capital »). Éditions Sociales trois 
tomes 

Marx Karl et Friedrich Engels 1848 [1986]. Manifeste du parti communiste. Éditions Sociales. 

Morgan, Lewis H. 1877 [1971]. La société archaïque. Anthropos ; 

Ricardo, David 1817 [1999]. Des principes de l’économie politique et de l’impôt. Flammarion. 

Say, Jean-Baptiste. 1803 [1972]. Traité d’économie politique. Calmann-Lévy. 

Fabien Tarrit 

Université de Reims 

 


