REVOLUTION : LE MOT ET LA CHOSE
DE COPERNIC A LA ZAD DE NDDL

Michel BARRILLON

Résumeé :

La « révolution » au sens de « commencement de quelque chose de nouveau » (Arendt), releve-t-
elle de la nécessité historique (Marx, 1859) ? ou de l'imagination sociale radicale des hommes
(Castoriadis) ? d'une loi objective, immanente, indépendante de leur volonté ? ou au contraire, de
l'action collective volontaire de femmes et d'hommes animés par un idéal (Landauer, Arendt) ?
Faut-il croire, avec Hannah Arendt, que, dés l'instant ou la « question sociale » s'immisce dans un
processus révolutionnaire, celui-ci est « dévoyé » et s'achéve inévitablement en « régime de
terreur » ?... Au-dela des débats théoriques, la question n'est pas tant de savoir ce que désigne le
« concept » de révolution, que de s'interroger sur ce qu'il conviendrait de faire pour en finir avec
l'ordre social existant et édifier une société « saine » (Fromm). A I'évidence, on ne saurait espérer
un « dépassement progressiste » du capitalisme : contrairement a ce que prédisait Marx (1848,
1859, 1867), I'histoire a montré que le « progres » sans fin assure la perpétuation du systéme et non
sa disparition. Il semble plus « réaliste » (Jappe) de rompre radicalement et globalement avec une
civilisation industrielle mortifére qui s'évertue a dévaster la planete et a rendre I'humanité obsoléte.

« Inutile pour l'heure de parler de révolution
si je tais les raisons qui me la font désirer. »

Claude Guillon (1988)

A Torigine de cette réflexion sur l'idée de « révolution », diverses prétextes : durant 1'été dernier, a
été publié¢ a titre posthume un court texte de Hannah Arendt dans lequel elle reprend les idées
qu'elle avait développées longuement dans son Essai sur la révolution (1963). Le texte en question
a pour titre : La liberté d'étre libre. La these consternante qu'Arendt défend dans ces deux écrits me
semble justifier une présentation critique d'autant que, plus ou moins explicitement, elle la congoit
comme l'antithese de celle exposée par Marx en 1848, 1859, 1867... Autre motif : l'article de
Frédéric Lordon publié¢ dans Le Monde diplomatique d'octobre 2019, dans lequel il brocarde, avec
la suffisance dédaigneuse de « l'intellectuel révolutionnaire », les zadistes et leur « lyrisme des
cabanes, des foréts et des zones ». Enfin, au-dela de I'opposition Arendt / Marx, cet exercice critique
devrait étre, aussi et surtout, l'occasion de s'interroger sur les multiples raisons, objectives et
subjectives, susceptibles de nous faire désirer un changement radical de 1'ordre social existant, sur
les fins poursuivies, et sur ce qu'il convient de faire pour en tracer le chemin.

Critique de la conception de Hannah Arendt

La thése de Hannah Arendt mériterait a elle seule un long commentaire. Je m'en tiendrai aux
grandes lignes au risque d'étre caricatural, et surtout de ne pas pouvoir accorder toute leur
importance a des idées qui me paraissent trés recevables, malgré une théorie générale de la
révolution plus que contestable. Je pense notamment a ses réflexions concernant les communes et
les diverses formes d'association traditionnelles, l'existence de « corps constitués » en Amérique du
Nord a la veille de la guerre d'Indépendance, la Commune de Paris, le systéme des conseils, la
liberté et 1'égalité, son idée de « miracle » et de « commencement », etc.



Le retournement sémantique du mot révolution : du « retour au méme » au « changement radical »

Pour introduire son propos, Arendt évoque le retournement sémantique que subit le mot révolution a
la fin du XVIII® siecle. Au XIII® siecle, il signifie « achévement d'un cycle » et exprime 1'idée de
« retour ». Transposé en astronomie, il désigne le mouvement circulaire (I'orbe) qui raméne un astre
a son point de départ — le livre de Copernic a pour titre : De la révolution des orbes. Et si les
Anglais, qui ont chassé Jacques II du trone en 1688, parlent a ce propos de Glorieuse Révolution, ce
n'est pas du tout avec 1'idée qu'ils auraient bouleversé la monarchie : pour eux, il s'agissait d'un
« retour a l'ordre ». Selon Arendt, 1'idée moderne de révolution est présente chez Machiavel, mais
pas le concept... comme s'il pensait la révolution sans pouvoir la concevoir. Cela tient sans doute au
fait que Machiavel avait une vision cyclique de l'histoire héritée du philosophe grec Polybe (II°
siecle avant notre €re). On retrouve cette méme vision cyclique chez Vico dans la premiére moitié
du XVIII® siecle...

Ce sont les deux grandes révolutions de la seconde moitié¢ du XVIII® siecle qui vont inverser le sens
du mot révolution : les révolutions américaine et frangaise qu'Arendt oppose en termes manichéens.
Dans le cours de ces révolutions, les acteurs prirent conscience qu'ils ne revenaient pas a un état
antérieur, mais qu'ils faisaient surgir quelque chose de nouveau, malgré « 1'horreur instinctive » (sic)
que la plupart d'entre eux éprouvaient pour la nouveauté totale. La nouveauté survenant par la force
des choses, le sens du mot révolution changea pour désigner le « commencement de quelque chose
de nouveau », pour signifier une rupture radicale amenant un renouveau. Le mot fut par la suite
appliqué a pratiquement tous les domaines de la vie sociale, au risque de voir son sens galvaudé : en
histoire des sciences (Kuhn), des techniques, des meeurs, de 1'art, etc. Dans le méme temps, la vision
de T'histoire change radicalement : a partir du milieu du XVIII® siécle, la philosophie progressiste de
I'histoire émerge et finira par prendre le pas sur la vision cyclique.

La notion de commencement occupe une place majeure dans la pensée politique de Hannah Arendt.
Elle I'associe a I'idée de « miracle ». Le miracle, c'est I'événement improbable, inattendu, qui vient
bouleverser le cours de l'histoire en faisant jouer ce que Proudhon (cité par Arendt) appelait « la
fécondité de l'imprévu ». Cette idée rejoint celle d'imagination sociale radicale que I'on trouve chez
Castoriadis. Précisons que ni Arendt, ni Castoriadis n'ont une vision progressiste, « historiciste » et
téléologique de I'histoire...

Pour Arendt, la révolution américaine est une « réussite triomphale » : elle constitue le modele de
référence a partir duquel elle juge tous les autres processus révolutionnaires. En ce qui concerne la
révolution frangaise, elle parle de « désastre », d'« échec retentissant ». Mais elle reconnait, et
déplore, que malgré son échec, elle fut la principale source d'inspiration des révolutionnaires des
XIX® et XX° siecles. En quoi réside la différence dans le cours de ces deux révolutions ?

De la libération a la liberté (politique)

En s'appuyant sur l'exemple de la révolution américaine et sur un postulat énoncé par Condorcet,
Arendt pose comme principe que le but de la révolution est la liberté, et son signe distinctif, la
rédaction d'une Constitution. Dans un processus révolutionnaire, elle distingue deux phases :

e d'abord une rébellion qui traduit un désir de libération. Plus précisément, il s'agit de se
libérer d'une tyrannie, d'une dictature, ou de toute autre forme d'oppression politique. Il ne
s'agit en aucune fagon de se libérer de la « nécessité ». Pour bien comprendre le
raisonnement d'Arendt, il faut savoir qu'elle dissocie le politique de 1'économique, et qu'une
révolution est, pour elle, un événement strictement politique ;

* ensuite la révolution proprement dite qui institue la liberté : c'est, écrit-elle, une affaire de
délibération ; son aboutissement : 1'élaboration d'une Constitution. Par liberté, elle entend la
liberté politique, a savoir « la participation aux affaires publiques ».



Toute libération n'est pas nécessairement suivie d'une révolution. Dans le cas des Etats-Unis
d'Amérique, la premiere phase correspond a la guerre d'Indépendance. Puis, une fois que la
puissance coloniale a été chassée, les Péres fondateurs de la nation durent résoudre le probléme de
l'organisation du pouvoir : d'ou la rédaction d'une Constitution assortie de quelques amendements.
En France, aprés la transformation des Etats Généraux en Assemblée constitutante, le cours de la
révolution semblait emprunter le méme chemin jusqu'a ce qu'il soit « dévoyé », dit-elle, par
'immixtion de la « question sociale » dans le processus politique : plus concrétement, les pauvres
sont descendus dans la rue. En ce qui concerne les Etats-Unis, Arendt commence par dire que la
question sociale était absente. Puis, comme elle ne saurait décemment ignorer l'existence de
I'esclavage, elle corrige : la question sociale était invisible. Les révolutionnaires américains ont
donc pu I'éluder, et Hannah Arendt a son tour. Elle ne dit rien des métayers ni des Amérindiens.
Autrement dit, elle ne sort pas de la mythologie.

L'immixtion de la « question sociale » comme « dévoiement » d'un processus révolutionnaire

Selon Arendt les pauvres n'aspirent pas a la liberté mais a la consommation sans fin ; ils sont
incapables de concevoir 1'idée de révolution et encore moins de « lancer » une révolution. Ils
souhaitent étre libérés de la tyrannie de la nécessité — la tyrannie des besoins non satisfaits. Arendt
semble considérer la pauvreté comme un phénomene naturel et non social. Elle juge « faible » la
valeur de 1'idée d'exploitation pour la science historique, comme si, pour elle, I'oppression était
seulement politique, et non, également, économique et sociale. En conséquence, quand la question
sociale s'immisce dans le cours d'une révolution, la liberté est sacrifiée au nom de la nécessité, et
tout finit dans la « terreur ». A ses yeux, la pauvreté représente le plus grand danger pour les
révolutions modernes, « un obstacle formidable a la constitution de la liberté ».

«la liberté d'étre libre » : une conception quasi « aristocratique » de la révolution

Arendt appuie son raisonnement sur la conception de la politique et de la liberté que 1'on trouve
chez les philosophes grecs de I'Antiquité. Il est a noter qu'elle ne dit rien de la révolution populaire
contre les aristocrates, qui permit a Clisthéne d'instaurer la démocratie a Athénes (VI® si¢cle avant
notre ere). Les Grecs avaient deux conceptions différentes et apparemment peu conciliables de la
liberté :

* l'homme libre est suppos€ ni gouverner ni étre gouverné (Hérodote) ; il n'aurait ni maitre ni
esclave. Cette conception de la liberté est remarquable parce qu'elle est quasiment synonyme
d'égalité, alors que, selon 1'idéologie qui domine dans le monde contemporain, la liberté et
I'égalité seraient opposées. Cette conception fondait la démocratie grecque — '« isonomie ».
Cependant, elle n'est pas a prendre au pied de la lettre puisque ladite « démocratie » excluait
les esclaves, les affranchis, les météques et les femmes, de l'ecclésia et donc de la vie
politique.

* Mais I'homme libre pour les Grecs est aussi, surtout et avant tout, celui qui ne subit pas la
pression de la nécessité, celui qui ne travaille pas, parce que ses esclaves le libérent des
contraintes de la vie matérielle. Pour Aristote comme pour Arendt, seul cet homme a « la
liberté d'étre libre » : puisqu'il occupe une position sociale qui lui permet d'étre dégagé de
I'obligation de travailler, il peut participer aux affaires publiques. Dans le monde
contemporain, ceux qu'elle nomme les « gens de lettres » bénéficieraient, selon elle, d'une
position relativement similaire, et pourraient ainsi se préoccuper de « révolution »...

Le faux dilemme Liberté / Nécessité

Le mode de pensée des Grecs, celui de Hannah Arendt mais aussi celui de Marx, est binaire : il
oppose la sphere de la liberté a celle de la nécessité. Pour Arendt comme pour Aristote, le pauvre n'a
pas la liberté d'étre libre puisqu'il doit travailler pour survivre : il ne peut donc participer a la vie



politique ; pour Aristote, il ne doit pas y participer (parce qu'il se livre a des activités « ignobles »).
Si on suit le raisonnement d'Arendt, on aboutit logiquement au résultat paradoxal suivant : seuls les
privilégiés émancipés des contraintes matérielles de 'existence parce qu'ils en font porter le fardeau
aux travailleurs, peuvent concevoir 1'idée de révolution et éventuellement en « lancer » une.

J'aurais plutdt tendance a penser que les privilégiés s'occupent moins de fomenter des révolutions
que de faire perdurer un ordre social dont ils n'ont pas lieu de se plaindre. Arendt n'explore par cette
voie, mais elle est obligée de constater, avec Thomas Jefferson, que les Péres fondateurs de la nation
américaine, par rejet de la démocratie, ont instauré un gouvernement représentatif qui ne laisse
pratiquement pas d'espace au peuple pour exercer sa souveraineté et sa liberté. Au lieu d'invoquer
cette dépossession, Arendt attribue le dépérissement de I'esprit révolutionnaire a « la plus grande
réussite du peuple américain », a savoir sa Constitution. Elle n'examine pas non plus les
explications que 1'on peut trouver chez Benjamin Constant et surtout chez Tocqueville...

Dans la conclusion provisoire au Livre III du Capital, Marx également opposait la liberté et la
nécessité : le régne de la liberté ne peut s'élargir que dans la mesure ou celui de la nécessité se réduit
grace au développement des forces productives. Pour Marx aussi, I'homme libre est celui qui ne
travaille pas. Arendt reproche a Marx d'avoir congu la révolution comme le renversement de la
société bourgeoise et non plus comme le renversement de la forme de I'Etat, et d'avoir mis la
question sociale au cceur du processus révolutionnaire. En conséquence de quoi, il aurait sacrifié la
liberté au profit de la nécessité. Elle le présente comme « le théoricien de la capitulation de la
liberté¢ sous la pression de la nécessité »... Aucun des deux ne semble disposé a concevoir la
possibilit¢ d'un processus révolutionnaire qui poursuivrait simultanément trois objectifs : la
libération de la domination politique, la libération de l'oppression économique et sociale, et
l'instauration d'une société de femmes et d'hommes libres et égaux, de condition et politiquement.

La Commune de Paris et le systéme des conseils : « le meilleur de la tradition révolutionnaire »

Arendt met néanmoins au crédit du « vieux » Marx son enthousiasme pour la Commune de Paris,
avant d'affirmer que ce soulévement contredit toutes ses théories et prédictions — ce qui n'est pas
faux (cf. infra). Elle ne voit cependant pas que la Commune contredit davantage sa propre
conception de la révolution, non seulement parce que ses acteurs appartenaient aux classes
laborieuses, mais aussi et surtout parce qu'ils aspiraient a se libérer autant de I'oppression politique
que de la nécessité et de la misére. On pourrait en dire autant des mouvements des conseils en
Russie de février a octobre 1917, ou en Hongrie en 1956... Mais pour Arendt, il se serait agi de
processus exclusivement politiques qui auraient dii conduire a la fondation d'un nouvel Etat et a
I'établissement d'une nouvelle forme de politique.

La conception marxienne orthodoxe de la révolution

La révolution dans la théorie marxienne de l'histoire : la dialectique des forces productives et des

rapports de production

La conception marxienne orthodoxe de la révolution s'inscrit dans la théorie marxienne de I'histoire,
celle que Marx expose a grands traits dans le « faicheux » avant-propos a la Critique de l'économie
politiqgue (1859), et qui est déja présente dans le Manifeste. Elle est suffisamment connue pour ne
pas nécessiter un long exposé. Je rappelle toutefois qu'elle procéde de la philosophie progressiste de
I'histoire héritée du XVIII® siccle, sur laquelle Marx a greffé¢ quelques éléments supplémentaires : un
postulat matérialiste ; le principe de la « détermination en derni¢re instance par la base
économique » ; un moteur principal : le développement autonome des forces productives ; et un
moteur secondaire : la lutte des classes, couplé au précédent par la dialectique des forces
productives et des rapports de production... Dans cette vision mécaniste de I'histoire, la révolution
survient chaque fois que les rapports de production existants « entrent en contradiction » avec les



forces productives et entravent leur développement. Dans ce moment critique, la lutte des classes
s'intensifie : une révolution débloque la situation en faisant surgir de nouveaux rapports de
production dominants, etc. Tout se passe comme si les classes ne faisaient qu'exécuter le verdict de
I'histoire... celui de la loi immanente, indépendante de la volont¢ des hommes, qui préside a
I'évolution des sociétés. C'est cette théorie qui fonde les idées de « nécessité historique » et de
« stades successifs ». Et c'est en vertu de cette méme théorie que Marx prédit 'avénement
inéluctable du socialisme par dépassement du capitalisme.

Une conception évolutionniste, unilinéaire, historiciste, téléologique, ethnocentriste et d'essence
bourgeoise

Cette théorie de l'histoire a été critiquée par de nombreux auteurs : péle-méle, Gustav Landauer,
Karl Popper, Cornelius Castoriadis, Jacques Ranciére, Hannah Arendt, Albert Camus, etc. Je ne
reviens pas sur leurs arguments. Je me contenterai de faire remarquer que cette théorie présente les
mémes caractéristiques que la philosophie moderne de I'histoire dont elle n'est qu'un avatar — celle
que l'on trouve chez Turgot (1750), Condorcet (1793), les philosophes écossais du XVIII® siecle,
Lewis Morgan (1877), etc. Elle est :

* évolutionniste : car fondée sur une dynamique de « progres », et de progres irréversible ;

* universaliste : elle s'applique a toutes les nations ;

* unilinéaire : elles sont supposé€es suivre « la méme route », passer par les mémes
étapes ...

* teéléologique : ... et marcher vers le « méme but » ;

* d’essence bourgeoise : le niveau de « progrés » atteint par chaque nation s’apprécie en
fonction de son degré de développement économique ;

* enfin ethnocentriste : elle est congue par des Européens qui lui attribuent une portée
universelle : ils excluent la possibilité que, en dehors de 1I’Europe Occidentale, les autres
nations puissent connaitre une évolution historique différente. Dans leur esprit, il est
¢vident que I’Europe Occidentale ouvre la voie au reste du monde.

Sur le plan épistémologique, elle est Aistoriciste au sens de Karl Popper puisqu'elle repose sur « la
conviction qu'il existe des lois objectives, immanentes, inexorables, qui régissent 1'évolution des
sociétés humaines, et qu'il suffit de découvrir ces lois pour étre en mesure de prédire leur état
futur ».

La conviction que ces lois existent et qu'elles ont été¢ découvertes par Marx, explique pour une
bonne part la stratégie adoptée par les révolutionnaires marxistes : le capitalisme crée les conditions
objectives de son dépassement et de son remplacement par le socialisme ; en conséquence, comme
disait ironiquement Walter Benjamin, il faut nager dans le sens du courant, et accueillir
favorablement toute innovation technologique. La théorie dicte la pratique révolutionnaire laquelle
a pour fonction d'accélérer le cours in¢luctable de 1'histoire. Pour paraphraser Gustav Landauer, les
« révolutionnaires professionnels » constituent « l'organe exécutif » de la loi de 1'évolution des
sociétés humaines. En conséquence, ils blament les ouvriers briseurs de machines ; ils s'opposent a
toute forme d'auto-organisation des paysans et des ouvriers ; et ils visent la conquéte du pouvoir
d'Ftat afin de mener une politique forcenée d'industrialisation et de prolétarisation, etc. Pour
Hannah Arendt, cette soumission a la loi de I'histoire, combinée au régime de la terreur, caractérisait
le totalitarisme soviétique. [A propos du régime instauré par les bolcheviks aprés le coup d'Etat
d'octobre 1917, Rosa Luxembourg parlait de « dictature sur le modele bourgeois ».]

Marx critique de Marx

Sans doute Hannah Arendt aurait-elle nuancé son jugement si elle avait eu connaissance des
interrogations de Marx dans les derni¢res années de sa vie au sujet de 1'évolution des sociétés et de



la transition au communisme. Selon Dardot et Laval, Marx remit alors en question la théorie de
I'histoire qu'il avait exposée dans son avant-propos de 1859, et le mode de passage au communisme
qui en découlait. A l'origine de cette révision, i.e. de cette modification de la théorie pour la
« mettre en harmonie avec les circonstances », plusieurs facteurs : a commencer par la Commune de
Paris qui montre, comme ['écrit Baudrillard, que les travailleurs avaient, au XIX°® siccle, des
exigences socialistes utopistes immédiates. Ce que confirmera plus tard le mouvement des conseils
en Russie, en Hongrie, les collectivisations en Catalogne entre 1936 et 1939... A cela s'ajoutent les
travaux d'historiens allemands et de sociologues russes sur les communes rurales traditionnelles, qui
mettent en évidence l'existence répandue d'un « communisme primitif ». Découverte a laquelle
I'ethnologue américain Lewis Morgan donnera une portée générale. (Ancient Society, 1877).

En 1877, au russe Mikhailovski qui lui attribue I'idée que la Russie doit passer nécessairement par
le capitalisme pour parvenir au socialisme, Marx répond qu'il ne défend pas « une théorie historico-
philosophique de la marche générale, fatalement imposée a tous les peuples »... Et a la russe Vera
Zassoulitch qui lui pose la méme question quatre ans plus tard, il répondra de la méme manicére : la
commune rurale traditionnelle — le mir ou l'obscina (communauté des terres) — peut constituer la
base de départ d'une transformation socialiste de la société russe.

Certains peuples pourraient donc emprunter un « raccourci » pour accéder a la société communiste,
et s'épargner ainsi tous les maux du capitalisme. Quant au communisme « supérieur » appelé a
« dépasser » le mode de production capitaliste, il apparaitrait comme « la réactivation de formes
issues du communisme archaique dans un milieu historique nouveau » (Dardot et Laval). Il y aurait
ainsi un retour aux « formes anciennes ». Pour le coup, la révolution communiste réhabiliterait la
conception cyclique de l'histoire !

A la fin de sa vie, Marx semble en proie au doute : en juin 1871 et en décembre 1881, il écrit & son
ami populiste russe Danielson, traducteur du Capital : « Il faut tout reprendre complétement. »
(Selon Engels, Marx aurait déclaré qu'il n'était pas marxiste). Ses épigones ne tiendront aucun
compte de ses dernicres réflexions, et perpétueront la vision orthodoxe originelle, que ce soit
Engels, Kautsky, Lénine, Plekhanov, Zassoulitch, Karl Korsch... La suite est connue.

Dépasser le capitalisme ou rompre radicalement avec la civilisation industrielle ?

La théorie de Marx a I'épreuve de 1'histoire

Si on considére les événements et les changements survenus depuis la mort de Marx, on peut en
tirer sommairement deux conclusions opposées : ils ont d'une part confirmé son analyse du mode de
production capitaliste, et d'autre part réfuté sa théorie de I'histoire.

1/ les faits ont effectivement montré que le capitalisme est « révolutionnaire » par essence puisqu'il
n'a cess¢ de transformer les moyens de production et de consommation, les proces de travail, les
rapports de production, les systémes de paiement, les modes de vie, les meeurs, les milieux naturels,
etc.

2/ cependant, ces mémes faits ont également montré que cette dynamique incessante de
« destruction créatrice » n'a pas engendré sa « propre négation ». Le capitalisme a sans doute connu
des crises mais elles n'ont en rien entravé le développement des forces productives : avec la
convergence des NBIC, il en est a sa deuxiéme ou troisiéme « révolution scientifique et technique ».
3/ le capitalisme se caractérise par une remarquable capacité d'adaptation : il est capable de mettre a
profit les crises qui paraissent 'ébranler pour « se perpétuer dans son étre », se restructurer, se
régénérer, et repartir ainsi chaque fois pour une nouvelle phase d'accumulation du capital. Et dans le
méme temps, le mouvement ouvrier n'a cessé€ de se déliter.

4/ on ne doit pas pour autant en conclure que le capitalisme est éternel. Tout incite a penser qu'il



finira par sombrer, mais pas sous les coups de « la dialectique ». Il constitue en fait sa propre
menace ; comme 1'écrit Jappe, il risque bien de périr de son triomphe absolu, pour au moins deux
raisons majeures : il épuise les possibilités de valorisation du capital et il sape les fondements
matériels de la production de richesses...

5/ la perspective d'un effondrement du systeme devrait a priori nous réjouir... a deux réserves
importantes prés : d'une part, son écroulement, comme son développement, s'accompagnera de la
dévastation des milieux de vie: quels étres pourront encore vivre sur les décombres du
capitalisme ? ; d'autre part, dans les scénarios les plus probables, une autre forme de barbarie pire
que celle que nous connaissons actuellement si cela est possible, risque de survenir. Ce n'est bien
évidemment pas une raison pour espérer la survie du « systeme ».

6/ corollaire des remarques précédentes : contrairement a ce que Marx avait prédit, en cherchant a
se perpétuer indéfiniment, le capitalisme n'a en rien créé, par sa dynamique de reproduction élargie,
les conditions objectives, et encore moins subjectives, de l'instauration du « socialisme ». Bien au
contraire.

Le désastreux bilan de deux siécles de « progrés sans merci » : « socialisme ou barbarie » ?

Apres deux siecles de « progres sans merci » (Jean Druon) sous 1'égide du capitalisme, dire que le
bilan est peu conforme aux espérances formulées en son nom, au siecle des Lumiéres, est un doux
euphémisme. « L'utopie industrialiste — écrivait Gorz — nous promettait que le développement des
forces productives et 1'expansion de la sphere économique allaient libérer 'humanité de la rareté, de
l'injustice et du mal-étre ; qu'ils allaient lui donner, avec le pouvoir souverain de dominer la nature,
le pouvoir souverain de se déterminer elle-méme ; et qu'ils allaient faire du travail 'activité a la fois
démiurgique et auto-poiétique en laquelle 1'accomplissement incomparablement singulier de chacun
est reconnu [...] comme servant a lI'émancipation de tous. De cette utopie il ne reste rien ». Non
seulement aucune de ces promesses n'a été réalisée, mais c'est le résultat inverse de celui escompté
qui a été obtenu : épuisement des ressources naturelles, désastres écologiques planétaires, guerre au
vivant, catastrophes technologiques, accroissement des inégalités sociales et économiques,
paupérisation absolue et relative, déshumanisation, précarisation et exclusion, « engourdissement de
l'esprit critique » (Marcuse), dissolution de la morale et des liens de solidarité, égoisme et cynisme,
désolation, superfluité¢ de 'homme, nouvelles formes d'aliénation, nouvelles pathologies physiques
et psychiques, multiplication des conflits et des camps, génocides, bureaucratisation et
expertocratie, dépossession de la souveraineté politique, surveillance généralisée ... Et pour
remédier aux multiples maux qu'il génére, le « systetme » ne trouve d'autre stratégie que le
« toujours plus de la méme chose ». « Quoi qu'entreprenne le progrés — disait Karl Kraus, il y a plus
d'un siecle — je crois qu'il ne se révelera guere plus efficace, lorsque surviendront des catastrophes
de l'esprit, que le géologue lors d'un tremblement de terre. »

En résumé, nous nous trouvons devant la bonne vieille alternative : « socialisme ou barbarie ? ».
[Pour éviter tout malentendu, je précise que j'utilise le terme « socialisme » au sens originel de
Castoriadis ou de Gustav Landauer]. Puisque ledit socialisme ne sera pas engendré
« naturellement » par le capitalisme, son institution ne pourra, ou ne pourrait, résulter que de
volontés individuelles et collectives conjuguées: celles répondant au désir d'un profond
changement social. Il ne s'agit donc pas d'espérer un « dépassement » du capitalisme, mais de
rompre radicalement et globalement avec cette civilisation mortifére, d'en sortir autant qu'il est
possible. Dans les termes de Dwight Macdonald : il faut en finir avec le « mythe du grand soir »,
abandonner tout espoir « progressiste » (l'inéluctabilité d'un processus historique) et adopter un
point de vue radical, c'est-a-dire humain.

La révolution comme bouleversement radical social total

Le systéme doit, en conséquence, étre appréhend¢ dans sa globalité, sous trois angles différents
complémentaires :



* en tant que systéme formant une « cage d'acier » (Weber), systéme reposant sur trois grands
piliers : le Capital, I'Etat et la Technoscience ;

* en tant que formation sociale stratifiée selon différents niveaux d'intégration emboités
comme des poupées « russes » : niveaux €écologique / technique / économique / social /
juridico-politique / culturel ;

* en tant que systetme globalement régi par l'hubris: i.e. une dynamique immanente
d'accumulation indéfinie du capital et d'extension du régne de la marchandise, de progres
technoscientifique et de puissances démiurgiques illimités, d'élargissement de I'emprise du
pouvoir aux trois spheres — privée, privée-publique et politique — de la société...

Et tous les éléments le composant doivent étre subvertis : d'une part, abolir le Capital, 'Etat et la
Technoscience, et en finir ainsi avec leur inclination a la démesure ; d'autre part, concevoir, dans le
respect de limites définies collectivement, un autre mode de relation avec la nature, un autre mode
d'appropriation pratique de ses ressources, un autre mode de production de richesses ; ainsi qu'un
autre mode de vie, des rapports sociaux établissant la liberté et 1'égalité des conditions pour les
femmes comme pour les hommes, fondés sur la coopération et le respect de I'autonomie
individuelle, un mode de vie offrant & chacun la possibilit¢ de s'épanouir, en bref un nouvel
« esprit » (Landauer) ou un nouvel imaginaire.

Si I'on en croit les préhistoriens et les historiens, I'humanité, ou tout du moins, certaines de ses
composantes, aurait connu trois grandes révolutions globales. Dans l'ordre chronologique : la
révolution mésolithique' ; la révolution néolithique? ; et la révolution industrielle. Chacune a été
marquée par une transformation profonde : du rapport a la nature ; du mode d'appropriation des
ressources naturelles et de production des richesses matérielles ; des modes de consommation et des
modes de vie; des relations humaines ; des mceurs ; de l'organisation sociale et politique ; de
I'aménagement de l'espace; des productions artistiques; des représentations, des idées, des
croyances et de l'imaginaire...

En ce qui concerne la révolution industrielle, dans les grandes lignes, les changements radicaux
furent les suivants : le passage d'une économie de « patrimoine » mettant en valeur des ressources
naturelles renouvelables, a une économie « miniere » fondée sur I'exploitation de ressources
naturelles non renouvelables ; le recours massif aux énergies fossiles au lieu des traditionnelles
énergies dites « libres » ; la substitution de la machine a 1'outil, et I'inversion du rapport de 1'ouvrier
au moyen de travail ; la division parcellaire des tiches ; la substitution de la logique du profit a la
logique des besoins et la généralisation des échanges marchands ; l'existence d'une classe
d'entrepreneurs investissant leurs capitaux dans la production de marchandises et embauchant,
moyennant le versement de salaires, des travailleurs « libres et nus» pour les fabriquer ;
l'appropriation privative des moyens de production et la prolétarisation des ouvriers et paysans ; le
retournement du rapport ville-campagne ; la fin du pouvoir monarchique et l'institution d'un Etat
moderne, centralisateur, bureaucratique, « bourgeois », encourageant l'instruction publique, la
recherche scientifique et technologique, l'industrialisation, la modernisation des réseaux de
communication... ; le désenchantement du monde, la prédominance de ['utilitarisme et du
pragmatisme, la quéte de la toute-puissance, le désir de maitrise rationnelle compléte de la nature, la
foi dans le Progres, la Raison, etc...

Il y a toutefois une différence importante qui mérite d'étre signalée et soulignée, entre cette derniére
révolution et les deux qui l'ont précédée : la révolution industrielle s'est déroulée dans un laps de
temps relativement court (2 peine deux générations) et fut extrémement brutale et violente envers
les hommes, leur mode de vie communautaire traditionnel, et la nature : une régression au nom du
progres. Les deux autres, si 1'on se fie aux études archéologiques, s'étalérent sur plusieurs siecles et

1 Mode de vie sédentaire associ¢ & une économie de chasse et cueillette a « large spectre », fondée sur I'exploitation et
le stockage généralisé d'une ressource alimentaire de base. cf. I'étude réalisée par l'anthropologue Alain Testart.
2 cf. les travaux de I'archéologue Patrick Cauvin.



on peut raisonnablement penser qu'elles ne provoquerent pas (ou relativement peu) de dégats
humains et écologiques.

Un mouvement autonome radical en marge de la civilisation industrielle

Comment y parvenir ? Dans certains de ses écrits, Marx parlait du communisme comme d'un
« mouvement d'émancipation humaine et sociale », un mouvement réel de pensée et d'action qui
abolit 1'état présent de la société, et qui préfigure, par sa forme, le type de société visé... autrement
dit, 'opposé du modele qui a dominé durant le XX° siécle et qui était conforme a ce que Makhaiski,
Orwell et Michéa appellent le « socialisme des intellectuels ». Plutot que de camper dans la posture
du «révolutionnaire professionnel » en suivant cette voie autoritaire que I'histoire du siécle
précédent a disqualifiée — cette voie que Lordon nomme, dans sa novlangue, la « solution
macroscopique » — il semble plus appropri¢ de revenir a I'idée d'autoémancipation, de mouvement
autonome qui projette l'institution d'une société autonome... Au Chiapas, au Rojava, et, a une
moindre échelle a la ZAD de NDDL, elle est mise en pratique par ceux qui, ayant rejeté le
« systéme » et désirant échapper au statut et a la fonction auxquels ce dernier les réduit?, ont fait le
choix d'en sortir pour accéder au rang d'homme a part entiere, et batir des « communes
autonomes », en expérimentant, individuellement et collectivement, des formes de vie en rupture
radicale avec celles que nous subissons, et des valeurs non plus fondées sur I'égoisme, la cupidité, la
passion du lucre, la puissance matérielle, I'agressivité, la compétition, le pouvoir, le culte de la
Raison, la démesure généralisée, la haine de la nature, ... mais sur la coopération, la solidarité,
l'exaltation de la vie et 'accomplissement de soi.

3 Déclaration d'un Gilet jaune lors de l'assemblée générale de Belleville, le 9 décembre 2019 : « Pour moi le
mouvement des Gj c’est déja la convergence, c’est un mouvement ou il y a des jeunes, des plus anciens, et tous les
corps de métiers représentés. Ce que je vois en face de moi, c’est pas des enseignants, des cheminots, c’est des
humains ! Et ¢’est ce qui me plait ici, ¢’est de voir des personnes différentes. »

9



Recueil de quelques citations

Claude Guillon (1989): « Inutile pour 1'heure de parler de révolution si je tais les raisons qui me la
font désirer. »

L'idee « moderne » de révolution

Hannah Arendt (1963) : « La conception moderne de la Révolution, inextricablement liée a l'idée
que le cours de I'Histoire, brusquement, recommence a nouveau, qu'une histoire entiérement
nouvelle, une histoire jamais connue ou jamais racontée auparavant, va se dérouler, était inconnue
avant la fin du XVIII® si¢cle et ses deux grandes révolutions. »

«Les révolutions sont les seuls événements politiques qui nous placent directement,
inéluctablement, devant le probléme du commencement. »

Un jugement manichéen porté sur les deux grandes révolutions du XVIII® siecle

Hannah Arendt (1963) : « La triste vérité est que la Révolution frangaise, qui s'acheva en désastre,
a fagonné I'histoire du monde, alors que la Révolution américaine, une réussite si triomphale, est, a
peu de choses pres, demeurée un événement de portée régionale. »

La Révolution selon Hannah Arvendt : libération, liberte, Constitution

Hannah Arendt (1963) : «[...] le but de la Révolution est et a toujours été la liberté. »

« C'est un truisme peut-€tre d'affirmer que la libération et la liberté ne sont pas une seule et méme
chose ; que la libération puisse étre la condition de la libert¢ mais qu'elle ne conduise pas
automatiquement pour autant a celle-1a [...] »

«[...] on ne perd pas de vue le fait que le but de la rébellion est la libération, tandis que celui de la
révolution est la fondation de la liberté [...] »

Les libertés aujourd’hui sont négatives par essence ; « [...] elles sont le résultat de la libération mais
ne peuvent, d’aucune fagon, constituer le contenu véritable de la Liberté qui, [...] est une
participation aux affaires publiques, ou admission dans le domaine public ».

Liberté et égalité chez les Anciens et chez les Modernes

Hannah Arendt (1963) : pour les Grecs, « 1'égalité, dans laquelle, suivant les idées de Tocqueville,
nous voyons fréquemment un danger pour la liberté, équivalait presque a celle-ci, a 1'origine. Mais
cette égalit¢ dans le champ de la loi qu'impliquait le terme d'isonomie n'était pas une égalité de
conditions [...] L'égalité n'existait que dans le domaine spécifiquement politique, ou les hommes se
rencontraient en tant que citoyens et non pas en tant que personnes privées. Mais on ne saurait trop
souligner la différence entre cette conception ancienne de 1'égalité et la notre, celle d'hommes nés ou
créés égaux et qui deviennent inégaux sous l'effet d'institutions sociales et politiques fagonnées par
I'homme. L'égalité dans la polis grecque, l'isonomie, était un attribut de la polis et non des hommes,
qui se voyaient dotés de 1'égalité en vertu de la citoyenneté et non pas en vertu de la naissance. Ni
1'égalité ni la liberté n'étaient considérées comme une qualité inhérente a la nature humaine [...] »

« Les Grecs tenaient que nul ne peut étre libre si ce n'est parmi ses pairs ; c'est pourquoi ni le tyran,
ni le despote, ni le maitre — méme pleinement affranchis et exempts de toute contrainte — n'étaient
libres. Dans 1'équation d'Hérodote — la liberté va de pair avec la non-domination —, le détenteur du
pouvoir lui-méme n'était pas libre ; en I'exergant, il se privait lui-méme de ces pairs avec lesquels il
aurait pu étre libre. »

«[...] 'une des libertés négatives des plus importantes dont nous avons joui depuis 1’Antiquité :
c’est la liberté de non participation a la politique, inconnue @ Rome et a Athénes et qui,
politiquement, est peut-€tre la part la plus significative de notre héritage chrétien. »

10



L'invisibilite de la « question sociale » dans la Révolution américaine

Hannah Arendt (1963) : Révolution américaine : « contre la tyrannie et 1’oppression, non contre
I’exploitation et le paupérisme ».

«[...] I’absence d’une question sociale en Amérique était assez trompeuse, apres tout, et [...] une
misere dégradante et atroce était partout présente sous la forme de I’esclavage et de la main d’ceuvre
des Noirs ».

« Tout se passe comme si la Révolution Américaine se fut produite dans une tour d’ivoire ou ne
pénétrat jamais le spectacle redoutable de la misére humaine, ni les voix obsédantes de la plus
atroce des miseres. Ce qui fut et devait rester longtemps le spectacle et la voix non de I’humanité
mais de D’espéce humaine. Comme n’existaient autour d’eux ni souffrances pour inciter leur
passion, ni mis€re assez prenante pour les faire se soumettre au besoin, ni pitié€ qui les elt écartés de
la Raison, les révolutionnaires américains restérent hommes d’action du début jusqu’a la
Constitution. Leur sérieux réalisme ne fut jamais mis a 1I’épreuve de la « compassion ». »

L'immixtion de la « question sociale » et de la nécessité

Hannah Arendt (1963) : « [...] nous en sommes venus a nommer la question sociale et que nous
pourrions mieux et plus simplement appeler I’existence de la pauvreté. La pauvreté est plus que le
simple « manque », c’est I’état de besoin constant et de misere aigué¢ dont 1’ignominie particuliére
réside dans son pouvoir déshumanisant ; la pauvreté est avilissante parce qu’elle place les hommes
sous les ordres absolus de leur corps, c’est-a-dire sous 1’autorité absolue de la nécessité, comme nul
ne I’ignore de par son expérience la plus intime [...] »

« Quand ceux-ci [les pauvres] firent leur apparition sur la scéne politique, la nécessité se montra
avec eux, et le résultat fut I’impuissance de 1’Ancien Régime et la République mort-née ; la Liberté
capitula devant la Nécessité, devant la pressante sollicitation du processus vital lui-méme. »

« Aucune révolution n’a jamais résolu la « question sociale » ni libéré les hommes des griffes du
besoin, mais toutes les révolutions, a 1’exception de la Révolution Hongroise de 1956, ont suivi
I’exemple de la Révolution francaise, ont usé et abusé des terribles forces de la misere et de
I’indigence dans leur lutte contre la tyrannie ou I’oppression. »

En France, résultat inévitable : « [...] les hommes de la Révolution accordérent de moins en moins

d’attention a ce qu’a l’origine ils avaient considéré comme leur tiche la plus importante,
I’¢laboration d’une constitution. »

« L’ennui fut que la lutte menée pour abolir la pauvreté [...] tomba de plus en plus sous I’influence
des pauvres eux-mémes et finit de ce fait par étre guidée par les idéaux nés de la pauvreté, et
distincts de ces principes qui avaient inspiré la fondation de la liberté. »

L'impact de la Révolution franc¢aise

Hannah Arendt (1963): « Le charme jeté dans l'esprit des hommes par la nécessité historique
depuis le début du XIX° siecle a gagné en puissance [...] »

«[...] le point principal, c'est que tous ceux qui, d'un bout a I'autre du XIX° siécle et pendant une
bonne partie du XX°, marcherent sur les traces de la Révolution frangaise se considéraient moins
comme les successeurs des révolutionnaires frangais que comme des agents de I'histoire et de la
nécessité historique, avec ce résultat évident quoique paradoxal : au lieu de la liberté, c'est la
nécessité qui est devenue la catégorie principale de la pensée politique et révolutionnaire. »

« La transformation par Marx de la question sociale en une force politique est contenue tout enticre
dans le mot « exploitation » ou [...] dans I’idée que la pauvreté est le résultat de I’exploitation par
une « classe dirigeante » disposant de la force. La valeur de cette idée, pour la science historique,
est faible, en vérité. » « Politiquement, ce développement devait conduire Marx a une véritable
capitulation de la Liberté devant la Nécessité. »

11



Karl Marx (Livre III) : « A la vérité, le régne de la liberté commence seulement a partir du moment
ou cesse le travail dicté par la nécessité et les fins extérieures ; il se situe donc, par sa nature méme,
au-dela de la sphere de la production matérielle proprement dite. [...] Mais I'empire de la nécessité
n'en subsiste pas moins. C'est au-dela que commence I'épanouissement de la puissance humaine qui
est sa propre fin, le véritable régne de la liberté qui, cependant, ne peut fleurir qu'en se fondant sur
ce regne de la nécessité. »

Le gouvernement représentatif contre la démocratie

Hannah Arendt (1963) : «[...] la démocratie qui, au XVIII® siecle, était encore une forme de
gouvernement mais ni une idéologie ni l'expression d'une préférence de classe, était honnie [des
Péres fondateurs] car on considérait qu'elle favorisait le régne de I'opinion 1a ou le sens civique et
da prévaloir, I'unanimité des citoyens trahissant cette perversion [...] »

La représentation « €tait comprise comme substitut pur et simple de I’action politique directe des
citoyens en personne, et les représentants de ces derniers, élus par eux, étaient censés agir selon les
instructions regues des électeurs, et non pas régler les affaires selon leurs propres opinions a eux,
députés. Quoi qu’il en soit, les fondateurs, a la différence des représentants élus a 1’époque
coloniale, doivent avoir été les premiers a savoir combien cette théorie était ¢loignée de la réalité. »

« L’« élite issue du Peuple » a remplacé les élites pré-modernes de la naissance et de la richesse ;
nulle part elle n’a permis au Peuple en tant que Peuple de faire son entrée dans la vie politique, de
s’établir en tant que co-partageant des affaires politiques [...] le mal, en d’autres termes, c’est que la
politique est devenue un métier et une carricre, et que 1’ « €lite », pour cette raison méme, est
choisie selon des critéres et des modes eux-mémes profondément antipolitiques. »

« Si paradoxale que la chose puisse paraitre, c’est en fait sous le choc de la Révolution que 1’esprit
révolutionnaire a séché et s’est mis a dépérir. C’est la Constitution elle-méme, la plus grande
réussite du peuple américain, qui par la suite devait lui enlever ses biens les plus précieux. »

«[...] la raison pour laquelle Jefferson, durant sa longue existence, se laissa entrainer dans des
projets aussi impraticables [de révolutions récurrentes], c'est qu'il savait, certes confusément, que la
révolution, si elle avait donné la liberté au peuple, n'avait pas réussi a lui ménager un espace ou
cette méme liberté pit s'exercer. Seuls les représentants du peuple et non le peuple lui-méme,
avaient une occasion de s'investir dans ces activités que sont « l'expression, la discussion, la
décision » qui, au sens positif du terme, caractérise la liberté. »

Systeme des conseils versus révolutionnaires professionnels

Hannah Arendt (1963) : « Méme dans son grand age, en 1871, Marx restait assez révolutionnaire
pour saluer avec enthousiasme la Commune de Paris, alors que cette €ruption venait contredire
toutes ses théories et prédictions. »

« Mémes les historiens dont les sympathies vont visiblement a la Révolution, et qui ne peuvent
s’empécher de signaler 1’apparition des conseils populaires dans leurs travaux, les considérent
comme n’étant rien de plus que les organes essentiellement temporaires dans le combat
révolutionnaire pour la libération ; c’est-a-dire qu’ils n’arrivent pas a comprendre la mesure dans
laquelle le systetme des « conseils » les met en présence d’une forme entierement nouvelle du
gouvernement, un nouvel « espace de liberté », ouvert et organisé dans le cours méme de la
Révolution. »

Arendt estime que les penseurs politiques anarchistes qui font référence au systeme des conseils,
« sont mal équipés pour traiter d'un phénoméne qui démontre si clairement qu’une révolution
n'aboutissait pas a 1’abolition de ’Etat et du Gouvernement mais qu'au contraire elle visait a fonder
un nouvel Etat et a établir un nouveau type de gouvernement. »

« Nulle histoire des classes oisives européennes ne serait compléte sans une histoire des

12



révolutionnaires professionnels des XIX® et XX° siécles qui, a coté des artistes et écrivains
modernes, sont devenus les véritables héritiers des hommes de lettres du XVII® et du XVIII®
siecle. »

«[...] le role des révolutionnaires professionnels consiste non pas a faire la Révolution mais a
monter au pouvoir une fois qu’elle est déclarée... »

«[...] le clivage ainsi opéré entre, d’une part « experts » du Parti, « qui savaient », et masse du
Peuple, de I’autre, chargée d’appliquer ce savoir, laissait de co6té la capacité d’action du citoyen
ordinaire. »

« Les partis, en raison du monopole de la désignation des candidats qui est le leur, ne peuvent étre
considérés comme des organes du Peuple, mais, au contraire, constituent un instrument  trés
efficace a travers lequel on rogne et on domine le pouvoir populaire. »

«[...] de ce point de vue, il n’est que juste de déclarer que tous les partis, de la gauche a la droite,
ont plus en commun entre eux que les groupes révolutionnaires n’en ont jamais eu en commun avec
les « conseils ». »

Gustav Landauer (1911) «[...] ceux-la et tous les représentants de la science de I'évolution
devraient, s'ils ne peuvent pas du tout se mettre a agir scientifiquement, examiner une fois
scientifiquement la signification réelle de ces mots superbes, en tant qu'ils constituent ensemble un
groupe, examiner ce qu'ils expriment a propos de la vérité¢ de la nature et de l'esprit, ces mots : je
sais, je peux, il m'est permis, je veux, il faut et je dois. Ils deviendraient a la fois plus humbles sur le
plan scientifique, moins imbuvables sur le plan humain et plus entreprenants en tant qu'hommes. »

Hannah Arendt (1969): « Pour réagir de facon raisonnable, il faut en premier lieu avoir été
« touché par I'émotion » ; et ce qui s'oppose a l'« émotionnel », ce n'est en aucune facon le
« rationnel », quel que soit le sens du terme, mais bien l'insensibilité [...] »

Jean Baudrillard (1973): « A I'époque ou Marx commence d'écrire, les ouvriers brisent les
machines. Marx n'écrit pas pour eux. [...] Marx se contente avec la dialectique, de leur faire des
enfants dans le dos. Or tout le mouvement ouvrier, jusqu'a la Commune, vit de cette exigence
utopique de socialisme immédiat [...] Car l'utopie ne s'écrit jamais au futur, elle est ce qui est
toujours déja la. »

« Il n'est pas vrai que Marx ait « dépassé dialectiquement » l'utopie, en en conservant le « projet »
dans un mode¢le « scientifique » de révolution. Marx a écrit la Révolution selon la loi et n'a pas fait
la syntheése dialectique de cette échéance nécessaire et de l'exigence passionnelle, immédiate,
utopique de transfusion des rapports sociaux [...]. »

En finir avec la vision historiciste et téléologique de ['histoire

Karl Popper (1956) : « [...] nous devons rejeter la possibilité d'une histoire théorique, c'est-a-dire
d'une science sociale historique qui soit 1'équivalent de la physique théorique. 1l ne peut exister de
théorie scientifique du développement historique sur laquelle puisse se fonder la prédiction
historique. »

Karl Marx a N. Mikhailovski (1877) : Marx se défend de « propager « une théorie historico-
philosophique de la marche générale fatalement imposée a tous les peuples, quelles que soient les
circonstances historiques ou ils se trouvent placés. [Mais] si la Russie tend a devenir une nation
capitaliste a l'instar des nations de I'Europe occidentale [...], elle n'y réussira pas sans avoir
préalablement transformé une bonne partie de ses paysans en prolétaires ; et une fois dans le giron
du régime capitaliste, elle en subira les lois impitoyables, comme d'autres nations profanes. »

Karl Marx a Vera Zassoulitch (1881) : « La « fatalité historique » de ce mouvement [expropriation
des cultivateurs] est [...] expressément restreinte aux pays de I'Europe occidentale. [...] L'analyse
donnée dans Le Capital n'offre donc de raisons ni pour ni contre la vitalit¢ de la commune rurale,
mais I'é¢tude spéciale que j'en ai faite [...] m'a convaincu que cette commune est le point d'appui de

13



la régénération sociale en Russie [...] »
Karl Marx (1882) : « Je ne suis pas marxiste » (propos rapporté par Engels)

Dardot & Laval (2012) : « a deux reprises au moins, et a dix ans de distance, en 1871, quelques
jours apres la fin de la Commune de Paris, et en 1881, [Marx a] formulé & son ami populiste
Danielson, traducteur en russe du Livre I, son désir a propos du Capital : «il faudrait tout
reprendre, complétement ». »

/

Karl Marx (1867) : « Lors méme qu'une société est arrivée a découvrir la piste de la loi naturelle
qui préside a son mouvement |[...] elle ne peut ni dépasser d'un saut ni abolir par des décrets les
phases de son développement naturel ; mais elle peut abréger la période de la gestation et adoucir
les maux de leur enfantement. [...] Mon point de vue d'aprés lequel le développement de la
formation économique de la société est assimilable a la marche de la nature et & son histoire, peut
moins que tout autre rendre l'individu responsable de rapports dont il reste seulement la créature,
quoiqu'il puisse faire pour s'en dégager. »

Karl Marx et Friedrich Engels (1848) : « A mesure que la grande industrie se développe, la base
méme sur laquelle la bourgeoisie a assis sa production et son appropriation des produits se dérobe
sous ses pieds. Ce qu'elle produit avant tout, ce sont ses propres fossoyeurs. Son élimination et le
triomphe du prolétariat sont également inévitables. »

Karl Marx (1859) : « Les rapports de production bourgeois sont la derniére forme antagonique du
proces social de la production [...] mais les forces productives qui se développent au sein de la
société bourgeoise créent dans le méme temps les conditions matérielles propres a résoudre cet
antagonisme. Avec ce systéme social c'est donc la préhistoire de la société humaine qui se clot. »

Karl Marx (1867) : « Mais la production capitaliste engendre elle-méme sa propre négation avec la
fatalité qui préside aux métamorphoses de la nature. C'est la négation de la négation. Elle rétablit
non la propriété privée du travailleur, mais sa propriété individuelle, fondée sur les acquéts de 1'ére
capitaliste, sur la coopération et la possession commune de tous les moyens de production, y
compris le sol. »

/

Gustav Landauer (1911): «[...] selon Marx, le parcours progressif de nos peuples depuis le
Moyen-Age jusqu'au futur en passant par le présent est un parcours qui doit s'accomplir « avec la
nécessité d'un processus naturel » [...] Et alors nous y voila : « La production capitaliste produit,
avec la nécessité d'un processus naturel, sa propre négation » : le socialisme. Car la « coopération »
et «la possession commune de la terre » est, dit Karl Marx, déja une « conquéte de I'ére
capitaliste ». Les grandes masses humaines, immenses, presque infinies, les prolétarisés, n'ont en
réalité presque rien de plus a faire pour construire le socialisme. I/ leur faut seulement attendre
qu'on en soit arrivé la. » « C'est indubitablement la véritable opinion de Karl Marx : le capitalisme
développe intégralement le socialisme a partir de lui-méme. »

Jean Baudrillard (1973) : « Avec le Capital, on passe de I'utopie révolutionnaire a une dialectique
proprement historique [...]: il faut que le capitalisme « mirisse », c'est-a-dire parvienne
intérieurement a sa propre négation en tant que systeme social — donc a une nécessite logique et
historique, la longue marche dialectique [...] La révolution est remise a un processus d'évolution
implacable au terme duquel les lois de I'histoire obligeront elles-mémes I'homme a se libérer en tant
que créature sociale [... ce qui] exige de plus en plus le sacrifice de la révolution immédiate et
permanente. »

Walter Benjamin (1940): « S'effarer que les événements que nous vivons soient « encore »
possibles au XX° siécle, c'est marquer un étonnement qui n'a rien de philosophique. Un tel
étonnement ne meéne a aucune connaissance, si ce n'est a comprendre que la conception de I'histoire
d'ou il découle n'est plus tenable. »

14



Gustav Landauer (1911) : «[...] la tendance a évoluer vers quelque socialisme que ce soit n'est
pas immanente au capitalisme. » « Jamais le socialisme ne « fleurira » a partir du capitalisme [...] »

Dwight Macdonald (1953) : « Pourquoi ne pas partir de ce que nous autres humains voulons ?
Pourquoi ne pas partir de ce que nous considérons, de ce que nous ressentons comme juste [...] au
lieu de légitimer notre socialisme par le processus historique ? [...] il est non seulement possible
mais nécessaire d'adopter une autre approche; une approche qui fait sortir l'histoire du
déterminisme rigide dans lequel 1'ont placée les marxistes, qui part de ce qui intéresse et de ce qui
touche les gens, en pensant la société¢ a partir de l'individu plutét que l'inverse. Surtout, une telle
approche doit trouver son souftle éthique dans des valeurs absolues et non-historiques telles que la
vérité et la justice, et non dans le déterminisme historique. »

« Adieux au prolétariat »

Karl Marx &Friedrich Engels (1848) : Depuis plusieurs décennies, 1'histoire de l'industrie et du
commerce n'est que l'histoire de la révolte des forces productives modernes contre les rapports de
production modernes, contre le systéme de propriété qui est la condition d'existence de la
bourgeoisie et de son régime [...] Les armes dont la bourgeoisie s'est servie pour abattre la féodalité
se retournent contre la bourgeoisie elle-méme. Mais la bourgeoisie n'a pas seulement forgé les
armes qui lui donneront la mort ; elle a en outre produit les hommes qui manieront ces armes — les
travailleurs modernes, les prolétaires. »

Walter Benjamin (1940): « Rien n'a plus corrompu le mouvement ouvrier allemand que la
conviction de nager dans le sens du courant. A ce courant qu'il croyait suivre, la pente était selon lui
donnée par le développement de la technique. De 1a il n'y avait qu'un pas a franchir pour s'imaginer
que le travail industriel, qui s'inscrit a ses yeux dans le cours du progres technique, représente un
acte politique. »

Anselm Jappe (2017) : « Il faut critiquer la centralit¢ du concept de « lutte des classes » dans
I'analyse du capitalisme. Le rdle des classes est plutét une conséquence de leur place dans
I'accumulation de la valeur en tant que processus anonyme — les classes n'en sont pas a l'origine.
L'injustice sociale n'est pas ce qui rend le capitalisme historiquement unique, elle existait bien avant
[...] Le role historique du mouvement ouvrier a surtout consisté, au-deld de ses intentions
proclamées, a promouvoir 1'intégration du prolétariat. »

Gustav Landauer (1911) : « Dans leurs luttes salariales, les ouvriers se comportent absolument
comme ils le doivent en tant qu'ils sont parties prenantes de la société capitaliste. » « En vérité, cette
lutte des travailleurs dans leur role de producteurs pour le marché capitaliste n'est rien qu'une
manicre de tourner en rond dans le cercle du capitalisme. »

Theodor Adorno (1951): «Le déclin du mouvement ouvrier trouve sa confirmation dans
I'optimisme affiché officiellement par ses adhérents. Cet optimisme semble croitre en méme que se
consolide — inébranlablement — le monde capitaliste. »

Jean Baudrillard (1973): « Dans cet affrontement de classes dont chacun a une référence
historique objective, c'est la classe bourgeoise qui toujours I'emporte. Car ce concept de classe lui
appartient, et lorsqu'elle réussit a y enfermer le prolétariat, elle a déja gagné. Le concept de classe
est un concept rationaliste, universaliste, né d'une société de production rationnelle et du calcul des
forces productives : en ce sens, il n'y a jamais eu qu'une seule classe : la bourgeoisie, la classe
bourgeoise capitaliste [...] Faire du prolétariat une classe, c'est donc déja l'enfermer dans un ordre
de définition [...] »

« Si la lutte de classe a un sens, ce n'est pas dans I'affrontement d'une classe et d'une autre [...], ce
ne peut étre que le refus radical de se laisser enfermer dans 1'étre et la conscience de classe. Pour le
prolétariat, c'est nier la bourgeoisie parce que celle-ci I'assigne a un statut de classe [...] c'est se nier
en tant qu'assigné a la production et a 1'économie politique. [...] Dans ce cadre, [...le prolétariat] est

15



voué¢ a une finalité de classe qui l'enferme bel et bien dans le jeu dialectique de la société
capitaliste. »

Anselm Jappe (2017): « Il convient d'éviter l'enthousiasme trompeur de ceux qui additionnent
toutes les formes actuelles de contestation pour en déduire I'existence d'une révolution en acte.
Certaines de ces formes-la risquent d'étre récupérées par une défense de l'ordre établi, d'autres
peuvent mener a la barbarie. Le capitalisme réalise lui-méme sa propre abolition, celle de I'argent,
du capital, etc. - mais il dépend de l'agir conscient que la suite ne soit pas pire.

Il est nécessaire de dépasser la dichotomie entre réforme et révolution — mais au nom du
radicalisme, parce que le réformisme n'est en aucun cas « réaliste ». on porte souvent trop
d'attention a la forme de la contestation |...] au lieu de s'intéresser a son contenu.

L'abolition de I'argent et de la valeur, de la marchandise et du travail, de I'Etat et du marché doit
avoir lieu tout de suite — ni comme programme « maximaliste » ni comme utopie, mais comme la
seule forme de « réalisme ». Il ne suffit pas de se libérer de la « classe des capitalistes », il faut se
libérer du rapport social capitaliste — un rapport qui implique tout le monde, quels que soient les
roles sociaux. [...]

Il ne s'agit absolument pas de réaliser quelque forme d'autogestion de l'aliénation capitaliste.
L'abolition de la propriété privée des moyens de production ne serait pas suffisante [...]. »

Embrasser la totalite

Theodor Adorno (1951) : « La société est intégrale avant méme qu'elle soit gouvernée sur un mode
totalitaire. Son organisation embrasse méme ceux qui la combattent, elle établit les normes qui
modelent leur conscience. Méme les intellectuels qui connaissent parfaitement tous les arguments
politiques contre 1'idéologie bourgeoise succombent a un processus de standardisation [...] »

Gustav Landauer (1911) : « Le socialiste saisit la société et le passé comme un tout [...] il vaa la
totalité, il saisit notre situation dans sa globalité, dans son devenir ; il pense l'universel [...] Le
socialiste doit étre, en pensée, en sentiment et en volonté, quelqu'un qui a une vue d'ensemble, qui
rassemble le multiple. »

Provoquer le « miracle »

Hannah Arendt (1972) : « Tout acte, envisagé non pas du point de vue de I’agent, mais dans la
perspective du processus dans le cadre duquel il se produit et dont il interrompt 1’automatisme, est
un « miracle » - c’est-a-dire quelque chose a quoi on ne pouvait pas s’attendre. S’il est vrai que
I’action et le commencement sont essentiellement la méme chose, il faut en conclure qu’une
capacité d’accomplir des miracles compte aussi au nombre des facultés humaines... Il est de la
nature méme de tout nouveau commencement qu’il fasse irruption dans le monde comme une
« improbabilité infinie », mais c’est précisément cet infiniment improbable qui constitue en fait la
texture méme de tout ce que nous disons réel. Toute notre existence repose, aprés tout, pour ainsi
dire sur une chaine de miracles, la naissance de la terre, le développement de la vie organique a sa
surface, 1’évolution du genre humain a partir des espéces animales... [autant] d’« improbabilités
infinies » [...]

Ce serait pure superstition d’opérer des miracles, d’espérer I’« infiniment improbable » dans le
contexte de processus historiques et politiques automatiques, bien que cela méme ne puisse jamais
étre exclu. L histoire, par opposition a la nature, est pleine d’événements ; ici le miracle de
I’accident et de I’improbable infinie se produit si fréquemment qu’il peut sembler étrange de parler
de miracle. Mais la raison de cette fréquence est simplement que les processus historiques sont
créés et constamment interrompus par ’initiative humaine, par 1’initium que ’homme est dans la
mesure ou il est un étre agissant. Par conséquent, ce n’est pas du tout de la superstition, c’est méme
une attitude réaliste que de s’attendre a ce qui ne peut étre prévu et prédit, de se préparer a des
miracles dans le domaine politique. Et plus la balance pése lourdement en faveur du désastre, plus

16



miraculeux apparaitra le fait accompli librement ; car c’est le désastre, et non le salut, qui se produit
toujours automatiquement et doit, par conséquent, toujours paraitre inéluctable.

Objectivement, c’est-a-dire d’un point de vue extérieur, et sans tenir compte du fait que I’homme
est un commencement et un commenceur, les chances que demain soit comme hier sont toujours les
plus fortes. Peut-étre aussi fortes, il est vrai, mais presque aussi fortes qu’étaient les chances pour
qu’aucune terre ne surgit jamais des événements cosmiques... La différence décisive entre les
« improbables infinies » sur lesquelles repose la réalit¢ de notre vie terrestre, et le caractére
miraculeux inhérent aux événements qui établissent la réalité historique, c’est que, dans le domaine
des affaires humaines, nous connaissons ’auteur des « miracles ». Ce sont les hommes qui les
accomplissent, les hommes, qui, parce qu’ils ont recu le double don de la liberté et de 1’action,
peuvent établir une réalité bien a eux. »

Theodor Adorno (1951) : « Nul ne sort plus des rangs pour danser sur le volcan, a moins qu'il ne
soit déclassé. La société est si imprégnée par le principe économique — y compris dans sa
subjectivité — la rationalité de ce principe est si totale que toute idée d'émancipation par rapport aux
intéréts égoistes, cette émancipation flt-elle simple luxe intellectuel, lui est interdite. »

« le cours du monde est perturbé. Celui qui s'y adapte prudemment participe du méme coup a la
folie, alors que celui qui reste en dehors saurait seul résister et mettre fin a cette absurdité. Lui seul
pourrait [...] constater non seulement qu'il vit encore, mais qu'il y a encore de la vie. »

Gustav Landauer (1911) : « Assurément, il s'agit d'un « il faut » qui ne nous est pas donné sous la
forme d'une loi de la nature, mais du devoir. »

«[...] le socialisme [...] ne dépend pas, en ce qui concerne sa possibilité, d'une forme quelconque
de technique et de satisfaction des besoins. Le socialisme est possible a toutes les époques, si un
nombre suffisant d'étres humains le veulent. »

« J'entends bien plutét par socialisme une tendance de la volonté humaine et une vision des
conditions et des voies qui meénent a l'accomplissement [...] un effort pour créer une nouvelle
réalité¢ a l'aide d'un idéal. Il faut que cela soit dit d'emblée, méme si le mot idéal est tombé en
discrédit [...] une image d'une fagon bonne, pure et féconde, joyeuse, de vivre ensemble pour les
étres humains [...] la tendance volontaire d'étres humains unis pour créer du nouveau au nom d'un
idéal. »

«La ou grandeur et conquéte, retournement et innovation sont venus sur l'humanité, c'est
l'impossible et I'incroyable, devenus précisément 1'évidence, qui ont amené le revirement. »

«[...] aux grandes époques de renversement, ce ne sont pas [...] les processus sociaux qui prennent
en charge ce qu'il convient d'appeler I'histoire, mais les solitaires, ceux qui ont fait sécession, qui
sont précisément en sécession parce qu'en eux le peuple et la communauté ont élu domicile, comme
s'ils s'étaient réfugiés en eux et avec eux. »

« en maintes époques, des peuples tout entiers furent saisis et poussés par l'esprit de la joie. Ils le
furent dans les époques de révolution [...] »

Karl Marx et Friedrich Engels (1848): « La bourgeoisic a joué¢ dans l'histoire un role
éminemment révolutionnaire [...] La bourgeoisie ne peut exister sans bouleverser constamment les
instruments de production, donc les rapports de production, donc I'ensemble des conduites sociales.
Au contraire, la premicre condition d'existence de toutes les classes industrielles antérieures était de
conserver inchangé 1'ancien mode de production. Ce qui distingue 1'époque bourgeoise de toutes les
précédentes, c'est le bouleversement incessant de la production, I'ébranlement continuel de toutes
les institutions sociales, bref la permanence de l'instabilité et du mouvement [...] »

Francois Lonchampt et Alain Tizon (1999) : « La révolution, c'est la bourgeoisie qui la méne pour
son propre compte [...] c'est la bourgeoisie moderniste, et non le prolétariat, ni aucun sujet
révolutionnaire de substitution qui s'est vite révélée comme la seule force a pouvoir lier la
contestation de l'ordre établli avec le projet de sa réorganisation dans un programme hédoniste... »

17



Anselm Jappe (2017) : « Le triomphe du capitalisme est aussi sa faillite. La valeur ne crée pas une
société viable, fiit-elle injuste, mais détruit ses propres bases dans tous les domaines. Plutot que de
continuer a chercher un « sujet révolutionnaire », il faut dépasser le « sujet automate » (Marx) sur
lequel se fonde la société¢ marchande. »

« On pourrait nous objecter qu'un changement social radical allant jusqu'a I'abolition de I'argent et
du travail passe, aux yeux de nombreux contemporains, pour « irréaliste » ou « utopique ». il
faudrait se contenter d'éviter le pire [...]. Nous refusons ce discours. Et pourtant nous nous sommes
référés tout au long de ce livre a la recherche de « compromis vivables » [...] Il ne s'agit en effet pas
d'instaurer un bonheur éternel, mais d'accepter les limites et de s'y installer pour parvenir a des
satisfactions réalistes. La contradiction n'est qu'apparente : c'est justement le capitalisme qui détruit
ces « compromis vivables » et pousse au dépassement de toutes les limites. Ce n'est pas au nom d'un
programme « maximaliste » ou d'une rupture inédite dans I'histoire humaine, au nom d'un « homme
nouveau », mais justement au nom d'un réalisme modeste qu'il faut dépasser l'argent et le travail,
I'Etat et le marché. [...] Quand le navire ne peut plus avancer qu'en brilant les planches du pont,
alors méme que la plus urgente limitation de la destruction de la nature se révéle tout aussi
impossible que d'opérer une simple « redistribution des richesses » qui nous permettrait de rester un
peu plus sur ce navire. C'est au nom du « réalisme » qu'il faut sortir de la société marchande, et
donc quitter le navire. »

Une révolution contre le progres
Jules Verne (1863) : « On finira peut-étre par faire une révolution contre le progres. »

Gustav Landauer (1911): «le progres, ce que vous appelez le progres, cette fébrilité et cette
indécision incessantes, cette fatigue prématurée et cette poursuite neurasthénique et essouflée du
nouveau pour le nouveau, le progres et ce qui lui est associé : les folles idées des adeptes du
développement, ainsi que I'habitude maniaque de dire adieu a peine arrivé, le progres cette absence
erratique de repos et cette hate, cette incapacité a se tenir tranquille et cette fievre de voyage, ce
qu'on appelle progres est un symptdme de notre situation monstrueuse, de notre inculture [...] de
notre corruption [...] »

Hannah Arendt (1969) : « [...] il parait absurde de vouloir ignorer le facteur le plus évident et sans
doute le plus décisif, qui ne comporte d'ailleurs aucun précédent et aucune analogie, le simple fait
que, dans différentes directions, le progres technique nous conduit directement au désastre, que les
sciences enseignées a cette génération et par elle non seulement sont incapables de pallier les
conséquences désastreuses de leurs applications techniques, mais qu'elles ont atteint un stade de
développement ou la « moindre de nos damnées inventions peut se transformer en arme de
guerre ». »

« Non seulement le progres de la science a cessé de coincider avec le progrés de I'humanité [...],
mais il pourrait bien sonner le glas de I'humanité, de méme que le progrés de la recherche pourrait
bien se terminer par la destruction de tout ce qui faisait pour nous le prix de la recherche. Autrement
dit, la notion de progres ne peut plus nous servir d'étalon pour apprécier la valeur du processus de
changement désastreusement rapide que nous avons nous-méme déchainé. »

Walter Benjamin (1940) : «[...] C'est a cela que doit ressembler I'Ange de I'Histoire. Son visage
est tourné vers le passé. La ou nous apparait une chaine d'événements. il ne voit, lui, qu'une seule et
unique catastrophe, qui sans cesse amoncelle ruines sur ruines et les précipite a ses pieds. Il voudrait
bien s'attarder, réveiller les morts et rassembler ce qui a été démembré. Mais du paradis souffle une
tempéte qui s'est prise dans ses ailes, si violemment que l'ange ne peut les refermer. Cette tempéte le
pousse irrésistiblement vers 1'avenir auquel il tourne le dos, tandis que le monceau de ruines devant
lui, s'éléve jusqu'au ciel. Cette tempéte est ce que nous appelons le progres. »

Theodor Adorno (1951) : [la conscience assoiffée de vérité] « découvre que la société, excluant en
pratique la possibilité d'un renversement spontané, évolue peu a peu vers la catastrophe totale. »

18



Indications bibliographiques

Theodor Adorno, Minima moralia. Réflexions sur la vie mutilée (1951)

Hannah Arendt, Essai sur la Révolution (1963)

Hannah Arendt, Du mensonge a la violence (1969)

Hannah Arendt, La crise de la culture (1972)

Hannah Arendt, La liberté d'étre libre (2019)

Jérdme Baschet, « Anticapitalisme/post-capitalisme », Réfractions, n° 25, Automne 2010
Jean Baudrillard, Le miroir de la production (1973)

Pierre Dardot & Christian Laval, Marx, prénom : Karl (2012)

Friedrich Engels & Karl Marx, Le Manifeste communiste (1848)

Claude Guillon, De la Révolution : l'inventaire des réves et des armes (1988)

Aldous Huxley, « nouvelle préface » au Meilleur des mondes (1946)

Anselm Jappe, « Etre libres pour la libération ? », Réfractions, n° 28, Printemps 2012
Anselm Jappe, La société autophage. Capitalisme, démesure et autodestruction (2017)
Gustav Landauer, Appel au socialisme (1911)

Francois Lonchampt & Alain Tizon, Votre révolution n'est pas mienne (1999)

Frédéric Lordon, « Et la ZAD sauvera le monde », Le Monde Diplomatique, octobre 2019
Rosa Luxembourg, La révolution russe (1918)

Dwight Macdonald, Le socialisme sans le progrés (1946)

Karl Marx, « Avant-propos a la Critique de I'économie politique » (1859)

Karl Marx, Le Capital, Livre I (1867)

Karl Popper, Misere de l'historicisme (1956)

Serge Quadruppani, « Pour une société véritablement nouvelle. A propos de 1’état du monde et d’un
livre de Frédéric Lordon », article publié sur le site de Lundimatin, les 18 et 25 novembre 2019

Jules Verne, Paris au XX° siecle (1863)

Aix en Provence, novembre-décembre 2019

19


https://lundi.am/18-novembre

	Serge Quadruppani, « Pour une société véritablement nouvelle. À propos de l’état du monde et d’un livre de Frédéric Lordon », article publié sur le site de Lundimatin, les 18 et 25 novembre 2019 

