Onfray vs Thunberg : écologie de la peur ou peur de 'écologie ?
Bordeaux, 14 décembre 2019, par Jean-Christophe Mathias.

Dans une chronique parue dans Le Figaro du 30/10/2019 intitulée « Ni Marx ni Jésus,
Greta ! », Luc Ferry défend la thése que « Le communisme et le christianisme étant dépassés,
I'écologisme est devenu la religion du XXle s. » Cet article étant réservé aux abonnés, je n'ai
pas pu le consulter et je ne peux donc pas l'analyser.

Je me contenterai donc de celui de Michel Onfray, intitulé « Greta la science », publié en
juillet 2019 (https://michelonfray.com/interventions-hebdomadaires/greta-la-science).
Michel Onfray y affirme : « Cette jeune fille de seize ans qui prévoit de ne plus aller a I'école,
puisqu’elle parle au nom de la science, ignore qu'un philosophe qui s’appelle Hans Jonas a
rédigé il y a bien longtemps le logiciel avec lequel fonctionne son intelligence artificielle.
Dans Le Principe responsabilité (1979), Jonas fait savoir qu’en matiére de survie de la planéte,
il sagit d’en finir avec la raison des Lumiéres qui n’a rien produit, sinon des catastrophes, et
qu’il faut désormais opter pour "une heuristique de la peur". »

LA PEUR DE MICHEL ONFRAY

Voici la définition que donne Michel Onfray de I'heuristique de la peur: « il faut dramatiser,
inquiéter, amplifier, exagérer, faire peur, c’est-a-dire tout le contraire de penser, examiner,
réfléchir, débattre. On ne pense plus, on récite; on n'examine plus, on asséne; on ne réfléchit
plus, on psalmodie; on ne débat plus, on insulte, on excommunie, on anathéemise. On
ventile... » Or, cette définition est fausse. Cela est d'autant plus grave que Michel Onfray
semble avoir donné des cours sur Jonas Université populaire Caen et France Culture.

Dans un entretien accordé a Marianne le 23 mars 2015 (« Cette civilisation est en train de
disparaitre » :  https://www.marianne.net/debattons/idees/michel-onfray-cette-civilisation-
est-en-train-de-disparaitre), Onfray affirmait déja peu ou prou la méme chose: «un
philosophe qui utilise la peur comme méthode renonce a la raison, a l'éducation, a la
démonstration, a la persuasion, au dialogue, a I'échange pour tabler sur les passions, le
pathos, le sentiment, I'émotion, qui sont mauvais conseillers quand on veut penser juste et
droit. Faire peur est tout juste bon pour ceux qui ont renoncé a la raison - et qui sont
nombreux ces temps-ci. »

Si Michel Onfray avait lu avec I'examen et la réflexion dont il se prétend le garant le Principe
responsabilité de Jonas, il aurait su que la définition précise de la démarche du philosophe
écologiste allemand est précisément le contraire, a savoir une peur maitrisée contradictoire
avec l'angoisse, fondée sur une image de l'avenir objectivement terrifiante, qui permette de
|'éviter.

Retracant a sa maniére lhistoire de la pensée philosophique écologiste, Michel Onfray
affirmait aussi dans Marianne : « Les écologistes ont obtenu, et c’est heureux, que nous
sachions que nous sommes dans la nature, produit de la nature, fragment de la nature. Mais
I'écologie est souvent un produit philosophique urbain, conceptuel, rationnel. Le philosophe
allemand Hans Jonas, qui est le maitre a penser de I'écologie, est un produit heideggérien de
la critique de la technique, un penseur issu de '’Ancien Testament, et plus particulierement du


https://michelonfray.com/interventions-hebdomadaires/greta-la-science
https://www.marianne.net/debattons/idees/michel-onfray-cette-civilisation-est-en-train-de-disparaitre
https://www.marianne.net/debattons/idees/michel-onfray-cette-civilisation-est-en-train-de-disparaitre

livre des Propheétes, un philosophe juif croyant en une transcendance postnazie. Tout cela
nomme une écologie urbaine, philosophique, transcendantale. Le fils d'ouvrier agricole que je
suis, 'enfant de la campagne normande que j’ai été, le produit d’'un village de I'Orne que je ne
cesse d’étre, milite pour une écologie moins urbaine et intellectuelle, plus rurale et
empirique. »

On doit se poser quelques questions a la lecture de ces dires pour le moins paradoxaux (pour
ne pas dire sophistiques) qui sattaquent a la conceptualité rationnelle au nom de la raison
elle-méme (il reproche a Jonas d’étre un philosophe irrationnel, et il reproche en méme temps
a l'écologie d’étre trop rationnelle) : son athéisme aveugle ne lui ferait-il pas reprocher a Jonas
non sa théorie écologiste, mais son judaisme, qui en est pourtant bien séparé ?... Onfray
serait-il tout simplement partisan d'une écologie pétainiste (Jonas étant présenté comme Juif
et Thunberg comme mélenchoniste, on a le parfait portrait du complot judéo-bolchévique) ?

Si Jonas a été reconnu dans son pays d'origine, il ne I'a jamais vraiment été en France en raison
d’'oppositions binaires I'ayant caricaturé. Pour résumer, la gauche lui a reproché une pensée
théologique, et la droite une pensée communiste ; Michel Onfray lui reproche les deux en
méme temps. En réalité, sa pensée n'est ni théologique, ni communiste, elle est simplement
écologiste. Si Onfray a a ce point peur de la philosophie de la peur, c’est sans doute parce qu’il
a tout simplement peur de I'écologie.

Dans ses réponses a Die Welt (version francaise: https://michelonfray.com/archives/greta-
thunberg-michel-onfray-repond-aux-critique), Michel Onfray récidive en s'en prenant a
Greta Thunberg: «elle fait des dégats a la Raison en incarnant cette mauvaise idée du
philosophe Hans Jonas selon laquelle il faudrait renoncer a la raison, a la réflexion, a
I'argumentation, a la démonstration, autrement dit au débat philosophique, pour lui préférer
une "heuristique de la peur”, autrement dit: qu’il faudrait urgemment faire peur pour
convertir. »

Définissons donc ce qu’est cette fameuse peur de Jonas qui fait si peur a Onfray.

LA PEUR CHEZ HANS JONAS.

La question a se poser est la suivante : « Qu'est-ce qui peut servir de boussole ? », de guide a
'action politique, quelle vision de l'avenir peut nous permettre, aujourd hui, d’agir ? Pour
Jonas, C’est le sentiment du risque : « L'anticipation de la menace elle-méme ! » Nous savons
ce qui est a protéger parce que nous avons l'intuition du péril couvrant 'horizon de 'a-venir
(les générations futures et la vie sur Terre de maniére plus générale).

L'apparition de l'éthique, la posture de refus de négation de la vie sur Terre, est due a la
menace elle-méme : « C'est seulement dans les premieres lueurs de son orage qui nous vient
du futur, dans l'aurore de son ampleur planétaire et dans la profondeur de ses enjeux
humains, que peuvent étre découverts les principes éthiques, desquels se laissent déduire les
nouvelles obligations morales correspondant au pouvoir nouveau » de ’humanité.

« Brusquement, ce qui est tout bonnement donné, ce qui est pris comme allant de soi, ce a
quoi on ne réfléchit jamais dans le but de l'action : qu'il y ait des hommes, qu'il y ait de la vie,
quil y ait un monde fait pour cela, se trouve placé sous I'éclairage orageux de la menace
émanant de l'agir humain. C'est dans cette méme lueur d'orage quapparait la nouvelle
obligation. »


https://michelonfray.com/archives/greta-thunberg-michel-onfray-repond-aux-critique
https://michelonfray.com/archives/greta-thunberg-michel-onfray-repond-aux-critique

C’est donc dans l'action humaine dépourvue de considération morale que se trouve la
menace, et non dans l'action humaine destinée a I'éviter. En effet, c’est dans la représentation
de la menace que notre pouvoir fait peser sur le monde que nous pouvons concevoir ce qui ne
doit pas advenir, ou plutot ce qui doit ne pas advenir, a savoir la disparition d'une vie
authentiquement humaine sur la Terre (traiter Greta Thunberg de cyborg tout en la
présentant comme une disciple de Jonas est donc totalement contradictoire). On découvre
ainsi ce qui est a protéger en prévoyant la catastrophe ; c’est la peur du danger qui nous fait
prendre conscience de la valeur qui est menacée, cette valeur incommensurable que nous
devons préserver. Devant la perspective apocalyptique de la disparition de la vie humaine, se
dresse donc le sentiment d’'une révolte morale qui est a 'origine de I'action politique.

Or, il n'y a aucun savoir du mal de l'avenir, dans le sens ot I'on prouverait que les effets de telle
action vont engendrer telle catastrophe a long terme ; comment donc découvrir ce qui est a
protéger ? En prévoyant la catastrophe. Autrement dit, en ayant peur : c’est en effet notre peur
devant le danger qui nous fait reconnaitre la valeur de ce qui est précisément menacé par le
danger en question.

La sensation de peur est I'intuition fondamentale et premiere de l'obligation de l'existence de
I’homme a venir. La représentation que nous avons du péril nous fait réagir, suscite notre
sentiment de révolte morale devant la possibilité de destruction de ce dont on voit désormais
la valeur supréme. La vision de la destruction de ce qui est nous dévoile la valeur que nous
accordons a ce donné, parce que nous refusons cette destruction.

Autrement dit, c’est a 'heure des adieux que l'on se rend compte a quel point compte pour
Nnous ce, OU ceux, que nous avons et que nous risquons de perdre.

La peur est donc détectrice : « Notre peur du danger va donc nous apprendre quelque chose :
quelle est exactement la valeur menacée par le danger (...) Notre sentiment précede, suscite et
donc accroit notre savoir. » La peur est ce qui déclenche la réaction contre la violation du
monde par la puissance technologique, cest-a-dire qu’elle est a l'origine de la réponse que
I’homme doit adresser aux signaux d’alarme que lui font parvenir les générations futures.

Pour le dire plus simplement, la peur évoquée par Hans Jonas est la peur du lanceur d’alerte.
Pour que cette peur apparaisse effectivement a la conscience, deux opérations sont
nécessaires.

Tout d’abord, il faut se représenter les effets lointains de notre action présente, c'est-a-dire
que nous devons nous imaginer les maux pouvant étre engendrés par la puissance
technologique (la longévité des déchets nucléaires en est le meilleur exemple) ; ensuite, nous
devons faire advenir en nous-mémes le sentiment de crainte correspondant a la
représentation imaginative que nous avons de I'avenir.

La peur est donc une peur de type spirituel, qui est le seul fait de notre volonté, de notre
liberté : 'heuristique de la peur est, comme son nom l'indique, la faculté de connaitre cette
peur, l'aide a sa découverte. Si sentiment il y a - et il y a effectivement, concrétement,
sentiment -, c’est un sentiment choisi, accepté par celui qui le ressent, et non un sentiment
psychologique - ou « pathologique » au sens kantien — dont on dépendrait.

Il ne s’agit aucunement d’'une peur irrationnelle, passionnelle, mais tout au contraire d'une
peur consciente d’elle-méme, approuvée, délibérée, et méme recherchée.

Contrairement a la peur chez Hobbes, qui est une sensation psycho-pulsionnelle de l'instinct
de survie, directe, égoiste, portant sur la conservation immédiate de soi-méme (puisque
« ’'homme est un loup pour 'homme »), dont on dépend physiquement et dont il faut tenter
de se débarrasser, la peur chez Jonas est un sentiment éthico-spirituel, indirect, altruiste,



portant sur la préservation lointaine des autres, dont non seulement on ne dépend pas, mais
qu'en plus on a provoqué, et que l'on se doit d’entretenir. La peur est un devoir accepté en
connaissance de cause, elle est un devoir se manifestant concrétement, elle est une affection
propre a I'éthique, elle est le sentiment sans lequel il n’y a pas de conscience morale.

Cest a une peur consciente d’elle-méme que nous sommes ici confrontés, a une peur
responsable, a la peur de la responsabilité. Bref, tout le contraire d'une psychose, entendue au
sens d’état de panique collective provoqué par un événement ou un fléau vécu comme une

menace permanente (comme peut 'étre, par exemple, le déferlement supposé des migrants).

Si la peur est la condition de la responsabilité, elle contient en elle également de I'espérance ;
en effet, si Jonas s'oppose a l'espérance utopique du meilleur des mondes, il y oppose le
principe responsabilité, et non le principe crainte. Aussi existe-t-il une dimension d’espoir
dans l'éthique de Jonas : l'espérance d’éviter le pire, qui va de pair avec la peur de ne pas
I'éviter. Avoir peur de l'apocalypse nucléaire est la méme chose que l'espoir de l'éviter (alors
que la dissuasion nucléaire se fonde sur I'espoir de I'éviter en jouant avec le feu).

La peur de l'éthique de la responsabilité consiste donc a « davantage préter l'oreille a la
prophétie de malheur qu’a la prophétie de bonheur », c’est-a-dire a considérer le pronostic
apocalyptique comme ayant plus de poids que le pronostic de salut, comme ayant plus de
valeur que ce dernier.

La peur de la responsabilité est ainsi « une peur fondée, non la pusillanimité ; peut-étre méme
langoisse, mais pas l'anxiété ; et en aucun cas la peur ou l'angoisse pour soi-méme. Eviter
I'angoisse 1a ou elle est de mise, ce serait en effet de 'anxiété. »

L'heuristique de la peur recherche ce qui doit étre son objet, a savoir la chose fragile et
vulnérable pour laquelle il y a des motifs de craindre un malheur. Comme les parents ont peur
pour leur enfant de fagon instinctive, nous avons le devoir de répondre a la sollicitation de
ceux pour qui l'existence future est incertaine si 'on n’y préte pas attention, si I'on n’a pas une
prise de conscience affective propre motivant notre agir. La crainte est donc désintéressée, me
touchant non par rapport & moi, mais par rapport a l'autre ; c’est une peur décentrée,
délocalisée dans l'espace et dans le temps.

Et c’est de cette relation spécifique que doit étre déduite la nécessité de I'action politique.

Contrairement a ce qu’affirment les détracteurs de I'heuristique de la peur, cette crainte de la
responsabilité, loin d’étre inhibitrice, est précisément ce qui invite a agir, dans le sens d'une
action politique ; la peur est la condition de possibilité de la responsabilité morale de
I'homme envers le monde, c’est-a-dire d'une pratique politique responsable, d'un agir
répondant aux sollicitations de la réalité vécue. La crainte de la responsabilité n'est pas
inhibitrice ; elle ne soppose pas a I'action, mais elle I'incite. « La peur qui fait essentiellement
partie de la responsabilité nest pas celle qui déconseille d’agir, mais celle qui invite a agir ;
cette peur que nous visons est la peur pour l'objet de la responsabilité. »

La peur est donc un effort a accomplir en dehors du cadre de la rationalité de I'intérét.

Si la pensée de Jonas va contre la rationalité, c’est contre la rationalité techno-scientiste et
économique, certainement pas contre la rationalité morale, philosophique, politique, ni tout
simplement scientifique, méme s’il remet la science a sa juste place, alors que Greta Thunberg
sen fait la porte-parole ; cela aussi, Onfray semble lignorer. Cela est encore plus vrai
aujourd’hui qu’il y a un demi-siecle (lors de I'écriture du Principe responsabilité par Jonas), car



I'état de la science et I'état du monde ont évolué en donnant malheureusement raison a Jonas,
puisque nous ne l'avons pas écouté...

CONCLUSION

Ce qui est inconscient et irresponsable n'est pas la peur devant un danger manifeste, c’est au
contraire l'aveuglement niant la réalité de ce danger et le refus d’agir pour I'éviter ; autrement
dit, c’est le déni qui est une pathologie collective, et non l'alerte.

Dans Die Welt, Onfray s’enfonce avec son habituelle modestie : « Le philosophe que je suis
estime que la philosophie des Lumiéres est toujours préférable a 'obscurantisme qui utilise la
peur, I'épouvante, la foi, la croyance, I'agenouillement, la menace, I'intimidation, le tribunal
pour parvenir a ses fins. »

Mais ne sait-il pas que c'est au tribunal que se rend la Justice? Serait-il favorable, comme le fut
le candidat Fillon, a la suppression du principe de précaution dans la Constitution de la
République frangaise (article 5 Charte de I'environnement), qui fait si peur aux partisans du
développement technologique a tout prix ?

Onfray se revendique de la philosophie des Lumiéres : il aurait donc da lire Pour un
catastrophisme éclairé, dans lequel le vrai philosophe Jean-Pierre Dupuy démontre que la
problématique apocalyptique n'est pas une question scientifique, mais une question de
croyance philosophique et politique? Le probleme est que I'on sait que l'on va a la catastrophe
(toutes les données scientifiques convergent a ce propos, comme le dit Greta Thunberg), mais
que l'on ne veut pas y croire (on se voile la face). La question cruciale est donc celle des
valeurs : le probleme n’est pas scientifique, mais éthique et politique.

En 1990, dans la revue Esprit, Bernard Séve répondait de fagon anticipée et définitive a Michel
Onfray, sans doute avant méme que celui-ci ait entendu parler de Hans Jonas, et bien avant
que Greta Thunberg soit née : « Nous devons nous faire peur, non comme les gosses avec des
histoires de fantomes, mais avec d’inquiétants futurs possibles. La peur est le vrai sentiment
moral (elle joue chez Jonas le réle du respect chez Kant) - mais c’est une peur délibérée. »

Le respect, voila une notion que Michel Onfray ferait bien de travailler !

Onfray ose dire, dans Die Welt : « Permettez a I'athée que je suis de citer pour une fois la
Bible: "malheur au pays dont le roi est un enfant” peut-on en effet lire dans I'Ecclésiaste. »

Pour ma part, je dirais : « Malheur au pays dont le philosophe est un illettré » (a entendre a la
lettre, c'est-a-dire un philosophe qui n'a pas lu les textes des auteurs qu'il critique).



